
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập II 

Cuốn 31 - 35 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập II 

Cuốn 31 - 35 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 31 ..................................................................................................................................... 3 

Chương 43 ............................................................................................................................. 3 

Giải Thích: Mười Tám Không .............................................................................................. 3 

Cuốn 32 ....................................................................................................................................37 

Chương 44 ............................................................................................................................37 

Giải Thích: Nghĩa Bốn Duyên.............................................................................................37 

Cuốn 33 ....................................................................................................................................57 

Chương 45 ............................................................................................................................57 

Giải Thích: Ðến Bờ Kia... ...................................................................................................57 

Cuốn 34 ....................................................................................................................................75 

Chương 46 ............................................................................................................................75 

Giải Thích: Tín Trì ..............................................................................................................75 

Cuốn 35 ....................................................................................................................................94 

Chương 46 ............................................................................................................................94 

Giải Thích: Phẩm Dâng Bát Thứ 2 .....................................................................................94 

 

 

Cuốn 31 

Chương 43 

Giải Thích: Mười Tám Không  

Kinh:  Lại  nữa,  này  Xá-lợi-phất,  Bồ-tát  ma-ha-tát  muốn  trụ  nội  không,  ngoại 

không, nội ngoại không, không không,  đại không,  đệ nhất  nghĩa  không, hữu  vi 

không,  vô  vi  không,  tất  cảnh  không,  vô  thỉ  không,  tán  không,  tánh  không,  tự 

tướng  không,  các  pháp  không,  bất  khả  đắc  không,  vô  pháp  không,  hữu  pháp 

không, vô pháp hữu pháp không, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  1. Nội không: Nội pháp, nội pháp không. Nội pháp là sáu pháp nhập, mắt, 

tai, mũi, lưỡi, thân, ý bên trong. Mắt không, là vô ngã, vô ngã sở, không có pháp 

mắt. Tai, mũi, lưỡi, thân, ý cũng như vậy. 

 2.  Ngoại  không:  Ngoại  pháp,  ngoại  pháp  không.  Ngoại  pháp  là  sáu  nhập  sắc, 

tiếng, mùi, vị, xúc, pháp bên ngoài. Sắc không, là vô ngã, vô ngã sở, không có 

pháp sắc. Tiếng, mùi, vị, xúc, pháp cũng như vậy. 

 3.  Nội  ngoại  không:  Nội  ngoại  pháp,  nội  ngoại  pháp  không.  Nội  ngoại  pháp  là 

mười hai nhập trong ngoài. Trong mười hai nhập, là vô ngã, vô ngã sở, không có 

pháp trong ngoài. 

 Hỏi: Các pháp vô lượng,  không tùy theo pháp thời cũng vô lượng, cớ sao chỉ nói 

mười tám? Nếu lược nói thì nên nói một không, là hết thảy pháp không. Nếu nói 

rộng thời tùy mỗi mỗi pháp không, là mắt không, sắc không... rất nhiều, cớ gì chỉ 

nói mười tám không? 

 Đáp: Nếu lược nói thời việc không khắp, nếu nói rộng thời việc phồn tạp; ví như 

thuốc chữa mắt, ít thì bệnh không lành, nhiều thời làm tăng bệnh. Theo bệnh cho 

thuốc,  không  được  tăng  giảm  thời  bệnh  được  lành.  Không  cũng  như  vậy,  nếu 

Phật chỉ nói một không, thời không thể phá hết tà kiến và phiền não, còn nếu tùy 

theo mỗi tà kiến mà rộng nói không, thời quá nhiều không, người ta sẽ ưa đắm 

tướng không, bị đọa vào tà kiến đoạn diệt. Nói mười tám không, vừa được trung 

bình. 

Lại nữa, hoặc nói mười, hoặc nói mười lăm, đều có nghi hoặc, và đó không phải 

là câu đáng hỏi. 

Lại nữa, pháp thiện ác, đều có số nhất định, hoặc bốn niệm xứ, hoặc bốn chánh 

cần, ba mươi bảy phẩm, mười lực, bốn vô sở úy, bốn vô ngại trí, mười tám pháp 

không chung, năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới, mười hai nhân duyên, ba 

độc, ba kiết, bốn lưu, năm triền cái... các pháp đều có số nhất định. Ðể phá chấp 

trước đối với mười tám loại pháp nên nói mười tám không. 

 Hỏi:  Bát-nhã  ba-la-mật  không,   với   mười  tám  pháp  không,   là  khác  hay  là  một? 

Nếu khác, vậy lìa mười tám không, thế nào là Bát-nhã không? Lại như Phật dạy: 

Thế nào là Bát-nhã ba-la-mật? Ðó là sắc không; thọ, tưởng, hành, thức không; 

cho đến hết thảy chủng trí không. Nếu không khác thì cớ sao nói muốn trụ mười 

tám không, nên học Bát-nhã ba-la-mật? 

 Đáp:  Có  nhân  duyên  nói  khác,  có  nhân  duyên  nói  một.  Khác  là  Bát-nhã  ba-la-

mật  là  thật  tướng  các  pháp,  dứt  tất  cả  pháp  quán,  còn  mười  tám  không  thời 

chính là mười tám cách quán, khiến các pháp không. Bồ-tát học thật tướng các 

pháp  ấy,  có  thể  làm  phát  sanh  mười  tám  không,  ấy  là  khác.  Một  là  mười  tám 

không là không, không có tướng gì, Bát-nhã ba-la-mật cũng là không, không có 

tướng  gì.  Mười  tám  không  là  lìa  bỏ  tướng,  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  là  lìa  bỏ 

tướng  hết  thảy  pháp.  Mười  tám  không  không  trước  tướng,  Bát-nhã  ba-la-mật 

cũng  không  trước  tướng.  Vì  vậy  nên  học  Bát-nhã  ba-la-mật  thời  chính  là  học 

mười tám không, không khác. 

Bát-nhã ba-la-mật có hai phần: nhỏ và lớn. Muốn được lớn, trước nên học môn 

phương tiện nhỏ; muốn được trí tuệ lớn, thời nên học mười tám không. Trụ vào 

môn phương tiện tiểu trí tuệ ấy, có thể được mười tám không. 

Thế  nào  là  môn  phương  tiện?  Ðó  là  đọc  tụng,  ghi  nhớ  đúng,  tư  duy  đúng,  tu 

hành đúng như kinh Bát-nhã ba-la-mật nói. Ví như người muốn được ngọc báu 

quý,  hãy  đi  vào  biển  lớn,  nếu  muốn  được  ngọc  báu  trí  tuệ  về  nội  Không  tam-

muội... hãy đi vào biển lớn Bát-nhã ba-la-mật. 

 Hỏi: Có sao hành giả khi học Bát-nhã ba-la-mật lại trụ nội không, ngoại không, 

nội ngoại không? 

 Đáp:  Thế  gian  có  bốn  thứ  điên  đảo:  nơi  bất  tịnh  điên  đảo  tưởng  tịnh,  nơi  khổ 

điên đảo tưởng vui, nơi vô thường điên đảo tưởng thường, nơi vô ngã điên đảo 

tưởng ngã. Hành giả vì phá bốn điên đảo ấy nên tu bốn niệm xứ, theo mười hai 

cách quán ( quán nội thân, ngoại thân, nội ngoại thân, quán nội thọ, ngoại thọ, nội 

 ngoại thọ, quán nội tâm, ngoại tâm, nội ngoại tâm, quán nội pháp, ngoại pháp, 

 nội ngoại pháp – N.D). 

Ðầu tiên quán nội thân đầy dẫy ba mươi sáu vật bất tịnh, chín lổ thường chảy 

nhơ, rất đáng nhàm sợ. Tướng tịnh không thể có được, vì tướng tịnh không thể 

có được, nên gọi là  nội không.  

Hành  giả  đã  biết  nội  thân  bất  tịnh,  quán  thân  sắc  đắm  trước  bên  ngoài  cũng 

giống như vậy; đều thật bất tịnh, kẻ ngu cuồng hoặc, bị dâm dục che tâm, nên 

cho  là  tịnh,  quán  thân  sắc  đắm  trước  bên  ngoài  cũng  như  thân  ta,  tướng  tịnh 

không thể có được; ấy là  ngoại không.  

Hành giả nếu quán thân mình bất tịnh thì hoặc cho thân sắc ngoài là tịnh; nếu 

quán thân sắc ngoại bất tịnh thì hoặc cho thân mình là tịnh, nay quán cả trong 

ngoài, thân ta bất tịnh, ngoài cũng như vậy, thân ngoài bất tịnh, ta cũng như vậy, 

một mực bằng nhau không khác. Trong đó tướng tịnh không thể có được; ấy gọi 

là  nội ngoại không.  

Hành giả suy nghĩ biết nội ngoại thân đều thật bất tịnh mà vì kẻ mê lầm nhiểm ái 

sâu dày, do đó nên phải thọ thân. Thân là khổ lớn, mà kẻ ngu cho là vui. 

 Hỏi: Ba thọ đều thuộc ngoại nhập, cớ sao nói quán nội thọ? 

 Đáp: Sáu trần lúc đầu cùng sáu căn hòa hợp sanh vui, ấy là vui ngoài; sau đó 

tham đắm sâu vào sanh vui, gọi là vui trong. 

Lại nữa, duyên pháp bên trong sanh vui, gọi là vui trong; duyên pháp bên ngoài 

sanh vui, gọi là vui ngoài. 

Lại nữa, cái vui tương ưng với năm thức gọi là vui ngoài. Cái vui tương ưng với 

ý thức gọi là vui trong. Cái vui thô gọi là vui ngoài, cái vui tế gọi là vui trong. Như 

vậy là phân biệt vui trong vui ngoài. Thọ khổ, thọ không vui không khổ cũng như 

vậy. 

Lại nữa, hành giả suy nghỉ quán cái vui trong ấy thật có thể có chăng? Liền phân 

biệt biết thật không thể có được, mà chỉ là khổ cưỡng cho là vui, vì cớ sao? Vì 

cái  vui  ấy  từ  nhân  duyên  khổ  mà  sanh,  cũng  sanh  quả  báo  khổ,  vì  vui  không 

chán đủ cho nên khổ. 

Lại  nữa,  như  người  bị  ghẻ  ngứa,  gãi  tuy  vui  ít  mà  sau  càng  làm  thương  thân, 

thời là khổ lớn. Người ngu cho là vui, người trí chỉ thấy nó khổ. Như vậy thế gian 

vì bệnh điên đảo tưởng vui nên đắm trước năm dục, phiền não thêm nhiều. Vì 

vậy nên hành giả chẳng thấy vui chỉ thấy khổ, như bệnh như ung, như ghẻ, như 

đâm. 

Lại nữa, vui ít khổ nhiều, vui ít không hiện ra nên gọi là khổ, như nước sông lớn, 

ném vào một hạt muối, thời mất tướng muối, không gọi là mặn. 

Lại nữa, cái vui không nhất định, đây cho là  vui, kia cho là khổ, kia cho là vui, 

đây cho là khổ; giữ được là vui, mất đi là khổ, ngu cho là vui, trí cho là khổ, thấy 

tai hoạn của vui cho là khổ, không thấy tai hoạn của vui cho là vui; không thấy 

tướng vô thường của vui cho là khổ; người chưa lìa dục cho là vui, người lìa dục 

cho  là  khổ.  Như  vậy,  quán  vui  là  khổ,  quán  khổ  như  tên  đâm  vào  thân,  quán 

tướng không khổ không vui vô thường biến đổi. Như vậy, quán ba thứ thọ, tâm 

liền lìa bỏ; ấy gọi là quán  nội thọ không.  Quán  ngoại thọ, nội ngoại thọ cũng như 

vậy. 

Hành giả lại suy nghĩ: nếu vui tức là khổ, thời ai thọ cái khổ ấy? Suy nghĩ rồi biết 

chính tâm thọ, vậy sau tiếp  quán tâm là thật hay là hư? Quán tâm vô thường bị 

sanh,  trụ,  dị,  diệt,  tâm  thọ  khổ,  tâm  thọ  vui,  tâm  thọ  không  khổ  không  vui,  mỗi 

niệm khác nhau; tâm thọ vui diệt thì tâm thọ khổ sanh, tâm thọ khổ trụ trong chốc 

lát  rồi  trở  lại  diệt,  tiếp  sanh  tâm  thọ  không  khổ  không  vui.  Biết  khi  ấy  tâm  thọ 

không khổ không  vui trụ rồi trở lại diệt,  diệt rồi lại sanh tâm thọ  vui.  Ba  thọ  vô 

thường, cho nên tâm cũng vô thường. 

Lại nữa, biết tâm ô nhiễm, tâm không ô nhiễm, tâm giận, tâm không giận, tâm si, 

tâm không si, tâm tán loạn, tâm thu nhiếp, tâm trói buộc, tâm giải thoát. Các tâm 

như vậy, mỗi mỗi tướng khác nhau, biết tâm vô thường, không có tâm nhất định 

thường trú, tâm thọ khổ thọ vui... đều từ nhân duyên hòa hiệp sanh, nhân duyên 

ly tán, tâm cũng diệt theo. Như vậy quán tâm trong, tâm ngoài, tâm trong ngoài 

đều là vô thường. 

 Hỏi: Tâm nhiếp thuộc nội nhập, cớ sao nói ngoại tâm? 

 Đáp: Tâm quán nội thân gọi là nội tâm, tâm quán ngoại thân gọi là ngoại tâm. 

Lại nữa, duyên pháp bên trong là nội tâm, duyên pháp bên ngoài là ngoại tâm. 

Lại nữa, năm thức thường duyên pháp bên ngoài, không phân biệt được nên gọi 

là ngoại tâm, ý thức duyên pháp bên trong, cũng phân biệt được tốt xấu, nên gọi 

là nội tâm. 

Lại nữa, ý thức lúc mới sanh khởi, không phân biệt quyết định được, ấy là ngoại 

tâm, ý thức chuyển sâu, phân biệt thủ tướng, ấy là nội tâm. Như vậy là phân biệt 

 nội tâm, ngoại tâm.  

Hành giả tâm ý chuyển đổi, biết thân là bất tịnh, biết thọ là khổ, biết tâm là vô 

thường, song vì kiết sử chưa dứt nên hoặc sanh tâm chấp tôi, ta, suy nghĩ như 

vầy: nếu tâm vô thường thì ai biết tâm ấy? Tâm thuộc về ai? Ai là chủ tâm? Và 

hết thảy các vật, thọ khổ thọ vui, là sở hữu của ai? Liền phân biệt biết không có 

chủ  riêng,  chỉ  do  thủ  lấy  tướng  năm  uẩn,  chấp  có  tướng  người  mà  sanh  tâm 

chấp ta, vì tâm chấp ta nên sanh tâm chấp của ta. Có tâm chấp của ta nên cái gì 

có lợi ích cho ta thì sanh tâm tham muốn, trái nghịch với ta thì sanh tâm sân hận. 

Kiết sử  ấy không từ trí tuệ sanh, mà từ  cuồng hoặc sanh, ấy gọi là si.  Ba độc 

tham, sân, si là cội gốc các phiền não, vì đều do chấp ta, tôi. Làm phước đức là 

ta sau sẽ được phước đức, và tu pháp trợ đạo, ta sẽ được giải thoát. Lúc đầu 

thủ lấy tướng nên gọi là tướng uẩn; nhân ta, tôi mà khởi lên kiết sử và các thiện 

hành, ấy là hành uẩn; hai uẩn ấy là pháp niệm xứ. Trong pháp tưởng uẩn, hành 

uẩn, tìm cái ta không thể có được, vì sao? Vì các pháp ấy đều từ nhân duyên 

sanh, đều là pháp tạo tác, không bền chắc, không thật có ta. Hành uẩn như cây 

chuối, lột từng bẹ ra tìm trong đó không có lõi cứng, lại như ở xa thấy sóng nắng, 

không nước mà tưởng đó là nước, chỉ dối gạt con mắt. Như vậy quán  nội pháp, 

 ngoại pháp, nội ngoại pháp.  

 Hỏi: Pháp nhiếp thuộc ngoại nhập, cớ sao nói là nội pháp? 

 Đáp:  Nội  pháp  là  tướng  uẩn,  hành  uẩn  tương  ưng  với  nội  tâm.  Ngoại  pháp  là 

tưởng uẩn, hành uẩn tương  ưng  với  ngoại tâm  và các hành không tương ưng 

với tâm, và pháp vô vi, đồng đều quán sát trong một lúc, gọi là quán nội ngoại 

pháp. 

Lại nữa, nội pháp là sáu căn, ngoại pháp là sắc trần. 

Lại nữa, tổng quán thân, thọ, tâm và tưởng uẩn hành uẩn, là pháp niệm xứ, vì 

sao? Vì hành giả đã ở nơi tưởng uẩn, hành uẩn và vô vi pháp tìm cái ta không 

thể có được, trở lại ở nơi thân, thọ, tâm, tìm cái ta cũng không thể có được. Như 

vậy ở trong hết thảy pháp hoặc sắc, hoặc phi sắc, hoặc có thể thấy, hoặc không 

thể thấy, hoặc có đối ngại, hoặc không đối ngại, hoặc hữu lậu hoặc vô lậu, hoặc 

hữu vi hoặc vô vi, hoặc xa hoặc gần, hoặc thô hoặc tế, ở trong đó tìm cái ta đều 

không  thể  có  được,  chỉ  do  năm  uẩn  hòa  hợp  nên  cưỡng  gọi  là  chúng  sanh, 

chúng sanh tức là ta. Ta không thể có được, nên cũng không có của ta. Của ta 

không thể có được, nên tất cả phiền não đều bị suy mỏng. 

Lại nữa, thân niệm xứ là hết thảy sắc pháp. Hành giả quán nội sắc vô thường, 

khổ,  không,  vô  ngã;  quán  ngoại  sắc,  quán  nội  ngoại  sắc  cũng  như  vậy.  Quán 

thọ, tâm, pháp cũng như vậy. 

Tam-muội  tương  ưng  tứ  niệm  xứ  nội  quán,  gọi  là  nội  không.  Tam-muội  tương 

ưng tứ niệm xứ ngoại quán, gọi là ngoại không. Tam-muội tương ưng tứ niệm 

xứ nội ngoại quán, gọi là nội ngoại không. 

 Hỏi: Không ấy là do năng lực tam-muội nên không, hay là pháp ấy tự không? 

 Đáp: Có người nói: vì lực tam-muội nên không, như Kinh nói: ba tam-muội, ba 

cửa giải thoát là không, vô tướng, vô tác. Không tam-muội ấy là duyên nơi thân, 

thọ, tâm, pháp không tìm thấy ta, của ta, nên gọi là không. 

 Hỏi: Pháp tứ niệm  xứ không, cả bốn đều nên quán  vô thường, khổ, không,  vô 

ngã; cớ sao đối với thân quán bất tịnh, đối với thọ quán khổ, đối với tâm quán vô 

thường, đối với pháp quán vô ngã? 

 Đáp:  Tuy  bốn  pháp  đều  quán  là  vô  thường,  khổ,  không,  vô  ngã,  song  chúng 

sanh đối với thân phần nhiều điên đảo  đắm trước cho là tịnh, đối với thọ phần 

nhiều điên đảo đắm trước cho là vui, đối với tâm phần nhiều điên đảo đắm trước 

cho là thường, đối với pháp phần nhiều điên đảo đắm trước cho là ngã. Vì vậy 

nên  hành  giả  quán  thân  bất  tịnh,  quán  thọ  là  khổ,  quán  tâm  vô  thường,  quán 

pháp vô ngã. 

Lại nữa,  nội ngoại không là không có pháp trong ngoài nhất định, chỉ do đối đãi 

nhau gọi là trong ngoài, kia cho là ngoài, ta cho là trong, ta cho là ngoài, kia cho 

là trong, nội pháp hệ thuộc theo người là trong, ngoại pháp dính mắc theo người 

là  ngoại.  Như  người  cho  nhà  mình  là  nội,  nhà  người  là  ngoại.  Hành  giả  quán 

pháp nội ngoại không có tướng nhất định, cho nên không. 

Lại nữa, pháp nội ngoại ấy, không có tự tính, vì sao? Vì do hòa hợp sanh; pháp 

nội  ngoại  ấy  cũng  không  ở  trong  hòa  hợp  nhân  duyên.  Nếu  trong  nhân  duyên 

vốn không có pháp, thì ở chỗ khác cũng không, nhân duyên của nội ngoại pháp 

cũng không, vì nhân duyên không nên pháp nội ngoại không. 

 Hỏi: Pháp nội ngoại định có, cớ sao nói không? Như tay, chân... hòa hợp nên có 

thân;  gọi  là  nội  pháp.  Như  kèo,  cột,  vách...  hòa  hợp  nên  có  nhà;  gọi  là  ngoại 

pháp.  Thân  ấy  tuy  có  tên  gọi  riêng,  nhưng  cũng  không  khác  chân,  tay...  vì  cớ 

sao? Vì lìa chân, tay... thì thân không thể có được, nhà cũng như vậy ư? 

 Đáp: Nếu chân không khác thân, thì đầu cũng như chân, vì chân với thân không 

khác. Nếu đầu là chân, thì rất đáng cười. 

 Hỏi: Nếu thân với chân không khác, thì có lỗi như vậy, còn nay có thể chân tay... 

hòa hợp lại mà có pháp sanh ra gọi là thân, thân tuy khác với chân tay... nhưng 

phải nương chân mà tồn tại. Như nhiều sợi chỉ hòa hợp sanh ra tấm vải, tấm vải 

nương nơi chỉ mà tồn tại? 

 Đáp:  Thân  pháp  ấy  ( thân  là  một  pháp  –  N.D)  có  đầy  đủ  trong  mỗi  phần  chân, 

tay... hay chia ra có trong mỗi phần? Nếu có đầy đủ trong mỗi phần, thì ở phần 

đầu lẽ đáng có phần chân, vì sao? Vì thân pháp có đầy đủ; nếu chia ra có trong 

mỗi  phần,  thì  thân  pháp  với  phần  chân  không  khác.  Lại  thân  là  một  pháp,  sở 

nhân thành ra nó có nhiều, một chẳng làm nhiều, nhiều chẳng làm một. 

Lại nữa, nếu trừ phần chân... riêng có thân, thì trái ngược với tất cả thế gian. Vì 

vậy nên không được nói thân tức là các phần,  cũng  không được nói khác các 

phần.  Vì  như  vậy  thời  không  thân,  thân  không  có  nên  các  phần  chân...  cũng 

không có. Như vậy gọi là nội không. Ngoại pháp như phòng xá cũng không như 

vậy; ấy gọi là ngoại không. 

 Hỏi:  Phá  thân,  nhà...  ấy  là  phá  một,  phá  khác.  Phá  một  phá  khác  là  phá  kinh 

ngoại  đạo,  còn  trong  kinh  Phật  thật  có  pháp  trong  ngoài,  đó  là  trong  sáu  căn 

ngoài sáu trần, đây cớ sao không? 

 Đáp: Pháp trong ngoài ấy là hòa hợp giả danh như thân, nhà. 

Lại nữa, lược nói có hai thứ không: chúng sanh không, pháp không. Ðối với đệ 

tử Tiểu thừa độn căn nói chúng sanh không, vì ta và của ta không có, thời không 

đắm trước pháp khác; đối với đệ tử Ðại thừa lợi căn nói pháp không, liền biết thế 

gian thường không tịch như Niết-bàn. Thanh văn nói nội không, ở nơi nội pháp 

không ta, không của ta, vô thường, không người làm, không người biết, không 

người thọ; ấy gọi là nội không. Ngoại không cũng như vậy, Thanh văn không nói 

tướng nội pháp, tướng ngoại pháp tức là không. Ðại thừa nói nơi nội pháp không 

có tướng nội pháp, nơi ngoại pháp không có tướng ngoại pháp. Như trong Bát-

nhã  ba-la-mật  nói:  sắc,  sắc  tướng  không;  thọ,  tưởng,  hành,  thức,  thức  tướng 

không. Nhãn, nhãn tướng không; nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý, ý tướng không. Sắc, sắc 

tướng không; thanh, hương, vị, xúc, pháp, pháp tướng không. Như vậy, hết thảy 

các pháp, tự pháp không. 

 Hỏi: Hai lối nói nội ngoại không ấy, lối nói nào thật? 

 Đáp:  Cả  hai  đều  thật,  chỉ  vì  hàng  tiểu  trí  độn  căn  nên  trước  nói  chúng  sanh 

không, sau vì đại trí lợi căn nên nói pháp không, như người bị nhốt ngục, có kẻ 

phá hoại gông cùm, sát thương lệnh ngục, tùy ý đi khỏi, lại có kẻ sợ hãi, lén đục 

vách  tường,  cũng  được  ra  khỏi.  Người  Thanh  văn  chỉ  phá  nhân  duyên  ta,  tôi, 

không sanh các phiền não, lìa các pháp ái, sợ hãi cái khổ già, bệnh, chết và ác 

đạo, không còn muốn suy tìm gốc ngọn rõ ràng, phá hoại các pháp, chỉ cốt một 

việc được giải thoát. Người Ðại thừa, phá ngục ba cõi, hàng phục ma quân, dứt 

các kiết sử va tập khí, hiểu rõ gốc ngọn hết thảy pháp, thông đạt vô ngại, phá tán 

các pháp, làm cho thế gian như Niết-bàn, đồng tướng tịch diệt, được Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác, làm cho hết thảy chúng sanh ra khỏi ba cõi. 

 Hỏi: Cớ sao Ðại thừa phá hoại các pháp? 

 Đáp: Phật dạy sắc từ các nhân duyên sanh, không có chắc thật, như sóng nước 

thành bọt, tạm thấy liền tan, sắc cũng như vậy. Bốn đại đời nay và hành nghiệp 

đời trước làm cho nhân duyên hòa hợp thành sắc, nhân duyên diệt nên sắc cũng 

diệt, hành đạo vô thường, chuyển vào cửa không, vì sao? Vì các pháp sanh diệt 

không có lúc ngưng trụ; nếu không có lúc ngưng trụ thời không thể thủ lấy. 

Lại nữa, vì là tướng hữu vi, khi sanh có diệt, khi diệt có sanh. Nếu đã sanh thời  

 sanh không có chỗ dùng, nếu chưa sanh, thời  sanh không sanh được chi, cùng 

với sanh cũng không khác, vì cớ sao? Vì sanh, nếu sanh ra pháp, thời lẽ đáng 

có  cái  sanh  ra  sanh,  như  vậy  lại  phải  có  cái  sanh  ra  cái  sanh  nữa,  ấy  thời  vô 

cùng. Nếu cái sanh ra sanh lại không do các sanh khác, thời sanh cũng chẳng 

nên có sanh; nếu sanh không có sanh thời pháp cũng chẳng nên có sanh; nếu 

sanh  không có sanh thời  pháp cũng chẳng nên có sanh. Như  vậy   sanh  không 

thể có được.  Diệt cũng như vậy. Vì vậy, các pháp là không, chẳng sanh chẳng 

diệt; ấy là thật. 

Lại  nữa,  các  pháp  đều  có,  cuối  cùng  trở  về  không  có;  nếu  sau  không  có  thời 

trước cũng nên không; như người đi giày, lúc đầu đã có cũ, vì vi tế nên không 

biết; nếu lúc đầu không cũ, thời nên thường mới mãi; nếu lúc sau có cũ, thời lúc 

đầu  cũng  có  cũ.  Pháp  cũng  như  vậy,  lúc  sau  có   không  nên  lúc  đầu  cũng  có 

 không. Vì vậy nên tất cả pháp đều nên  không. Chỉ vì chúng sanh điên đảo nhiễm 

trước sáu căn bên trong, nên hành giả phá điên đảo ấy, gọi là nội không. Ngoại 

không, nội ngoại không cũng như vậy. 

 4.  Không  không:  Lấy  không  phá  nội  không,  ngoại  không,  nội  ngoại  không.  Phá 

ba không ấy, nên gọi là không không. 

Lại  nữa,  trước  lấy  pháp  không,  phá  nội  ngoại  pháp,  lại  lấy  không  này  phá  ba 

không kia, ấy gọi là không không. 

Lại  nữa,  Không  tam-muội  quán  năm  uẩn  không,  được  tám  thánh  đạo,  dứt  các 

phiền  não,  được  Hữu  dư  Niết-bàn.  Khi  chấm  dứt  thân  mạng  do  nhân  duyên 

hành nghiệp đời trước có được, muốn buông bỏ tám thánh đạo, nên phát sanh 

Không không tam-muội; ấy gọi là  không không.  

 Hỏi:  Không với  không không khác nhau thế nào? 

 Đáp:  Không phá năm thọ uẩn, còn  không không phá không. 

 Hỏi:  Không nếu là pháp, thời không là đã tự phá, “không” nếu chẳng phải pháp, 

thời  không phá được gì? 

 Đáp:  Không phá hết thảy pháp, chỉ có  không còn lại.  Không phá hết thảy pháp 

rồi,  không  cũng phải bỏ. Vì vậy nên cần phải là  không không.  

Lại nữa,  không duyên hết thảy pháp,  không không chỉ duyên  không. Như một kẻ 

mạnh phá tất cả giặc, lại có người phá kẻ mạnh ấy,  không không cũng như vậy. 

Lại nữa uống thuốc, thuốc hay trừ bệnh, nếu bệnh đã lành thì thuốc cũng phải 

tống ra, nếu thuốc không tống ra, thời thuốc lại là bịnh. Lấy  không trừ các bệnh 

phiền  não,  sợ   không  trở  lại  làm  bệnh,  nên  lại  lấy   không   xả   không;  ấy  gọi  là 

 không không.  

 5. Ðại không: Ở trong pháp Thanh văn,  Pháp không là đại không, như kinh Ðại 

không  trong  Tạp  A-hàm  (Samyutta  Agama)  nói:  Sanh  làm  nhân  duyên  cho  già 

chết.  Nếu  có  người  nói  “là  già  chết,  là  người  già  chết”.  Cả  hai  đều  tà  kiến.  “là 

người  già  chết”,  ấy  là  chúng  sanh  không;  “là  già  chết”,  ấy  là  pháp  không.  Còn 

trong  kinh  Ðại  thừa  nói:  mười  phương,  mười  phương  tướng  không;  ấy  là  đại 

không. 

 Hỏi: Mười phương không, cớ sao gọi là đại không? 

 Đáp: Phương đông vô biên cho nên gọi là đại, và có ở khắp mọi nơi nên gọi là 

đại; khắp tất cả sắc pháp nên gọi là đại; thường có nên gọi là đại; lợi ích thế gian 

nên  gọi  là  đại;  làm  cho  chúng  sanh  không  mê  muội  gọi  là  đại.  Phá  được  đại 

phương như vậy gọi là đại không. Các thứ  Không khác chỉ phá pháp nhân duyên 

sanh, pháp có tạo tác, pháp thô, dễ phá, nên không gọi là đại. Phương hướng 

chẳng phải là pháp nhân duyên sanh, chẳng phải pháp tạo tác, là pháp vi tế khó 

phá, cho nên gọi là đại không. 

 Hỏi: Hoặc trong Phật pháp không nói có phương, vì nó không nhiếp thuộc trong 

ba vô vi là hư không, trí duyên tận, phi trí duyên tận ( cũng gọi là hư không, trạch 

 diệt, phi trạch diệt – N.D), cớ sao đây lại nói có phương là thường, là pháp vô vi, 

chẳng phải nhân duyên sanh, pháp chẳng phải tạo tác, pháp vi tế? 

 Đáp:  Phương trong luận nghĩa của Thanh văn thì không có, còn trong pháp Ðại 

thừa, vì theo thế tục đế nên nói có, theo đệ nhất nghĩa thì hết thảy đều không thể 

có  được,  huống  gì  phương.  Giống  như  năm  uẩn  hòa  hợp  giả  danh  là  chúng 

sanh, phương cũng như vậy. Ở giữa sự hòa hợp của tứ đại tạo sắc, phân biệt so 

sánh trong đây trong kia mà giả danh là phương. Chỗ mặt trời mọc là phương 

đông, chỗ mặt trời mọc là phương tây. Như vậy là tướng của phương.  Phương 

ấy  tự  nhiên  thường  có,  chẳng  phải  nhân  duyên  sanh,  cũng  chẳng  phải  trước 

không nay có, nay có sau không, cho nên chẳng phải là pháp tạo tác. Vì chẳng 

phải hiện tiền biết được nên nói là pháp vi tế. 

 Hỏi: Phương nếu như vậy thời làm sao phá được? 

 Đáp:  Ông  không  nghe  trước  đây  tôi  nói,  vì  theo  tục  đế  nên  có,  theo  đệ  nhất 

nghĩa nên phá. Vì tục đế có nên không rơi vào tà kiến chấp đoạn diệt, vì theo đệ 

nhất nghĩa phá nên không rơi vào tà kiến chấp thường. Ấy là đã lược nói nghĩa 

đại không. 

 Hỏi: Ðệ nhất nghĩa không cũng phá được pháp không tạo tác, pháp không nhân 

duyên, pháp vi tế, cớ sao không nói là đại không? 

 Đáp: Trước đã gọi là đại, nên đây không gọi là đại, nhưng đệ nhất nghĩa không, 

tên tuy khác mà nghĩa thật là đại. Xuất thế gian cho Niết-bàn là đại, thế gian cho 

phương là đại, vì vậy nên đệ nhất nghĩa cũng là đại không. 

Lại nữa, vì phá đại tà kiến, về ác thời nên gọi là đại không. Như hành giả lấy từ 

tâm  duyên  chúng  sanh  trong  một  quốc  độ  phương  đông,  rồi  lại  duyên  chúng 

sanh  một  quốc  độ,  như  vậy  trong  lúc  triển  chuyển  duyên;  nếu  cho  rằng  duyên 

hết quốc độ phương đông, thời rơi vào hữu biên kiến; nếu cho rằng duyên chưa 

hết quốc độ phương đông thời rơi vào vô biên kiến. Khi sanh hai kiến ấy liền mất 

từ tâm. Nếu lấy  phương không phá đông phương ấy, thời dứt hai kiến hữu biên, 

vô biên. Nếu không lấy  phương không  phá đông phương, thời tâm hướng theo 

đông  phương,  tâm  theo  đông  phương  không  ngừng,  thời  từ  tâm  dứt,  tà  tâm 

sanh; ví như lúc nước triều dâng đến giới hạn thường lệ, thời xoay trở lại, cá nếu 

không  xoay  lại  kịp  thời  bị  dạt  lên  bờ,  chịu  đủ  thứ  khổ.  Nếu  cá  có  trí,  thời  theo 

nước xoay lại, vĩnh viễn được an ổn. 

Hành giả cũng như vậy. Nếu tâm hướng theo phương, không xoay lại kịp thời bị 

trôi vào tà kiến, nếu tâm hướng theo phương biết xoay lại kịp thời không mất từ 

tâm. 

Như vậy phá đại tà kiến về ác thời, nên gọi là đại không. 

 6.  Ðệ  nhất  nghĩa  không:  Thật  tướng  của  các  pháp,  vì  không  phá  không  hoại. 

Thật tướng ấy cũng không, vì sao? Vì không lãnh thọ, không dính mắc. Nếu thật 

tướng các pháp là có, thời phải có lãnh thọ, phải có dính mắc; vì không có thật, 

nên không lãnh thọ, không dính mắc; nếu như lãnh thọ, dính mắc tức là hư dối. 

Lại nữa, pháp Ðệ nhất trong các pháp là Niết-bàn. Như trong A-tỳ-đàm nói: thế 

nào là pháp hữu thượng? Ðó là pháp hữu vi và hư không, phi trí duyên tận ( tức 

 là phi trạch diệt vô vi. Nghĩa là pháp hữu lậu phiền não vì thiếu duyên nên không 

 sanh khởi mà thành như vô lậu vô vi, chứ chẳng phải thật vô lậu vô vi. Trái lại, 

 trạch diệt vô vi là do trí tuệ quyết trạch dứt sạch hữu lậu hữu vi mà thành vô lậu 

 vô vi, mới thật là Niết-bàn – N.D). Thế nào là pháp vô thượng? Ðó là trí duyên 

tận ( cũng tức là trạch diệt vô vi – N.D). Trí duyên tận tức là Niết-bàn. Trong Niết-

bàn cũng không có tướng Niết-bàn. Niết-bàn không, là đệ nhất nghĩa không. 

 Hỏi: Nếu Niết-bàn là không, vô tướng, làm sao thánh nhân nương ba thừa mà 

vào Niết-bàn? Lại, hết thảy Phật pháp được nói ra đều vì Niết-bàn; ví như các 

dòng nước đều chảy vào biển? 

 Đáp:  Có Niết-bàn, là pháp vô thượng đệ nhất báu. Có hai thứ: 1. Hữu dư Niết-

bàn, 2. Vô dư Niết-bàn. Các phiền não ái... dứt, gọi là Hữu dư Niết-bàn. Thánh 

nhân thân ngũ uẩn đời này chấm dứt không còn thọ thân trở lại; ấy gọi là Vô dư 

Niết-bàn. Không được nói Niết-bàn không có, nhưng chúng sanh nghe tên Niết-

bàn, sanh tâm tà kiến, đắm trước âm thanh Niết-bàn và sanh hý luận cho là hoặc 

có hoặc không. Vì để phá sự chấp trước ấy nên nói Niết-bàn không; nếu người 

chấp  trước  có  là  chấp  trước  thế  gian;  nếu  chấp  trước  không,  thời  chấp  trước 

Niết-bàn.  Phá  cái  Niết-bàn  của  kẻ  phàm  phu  chấp  trước,  chứ  không  phá  Niết-

bàn của bậc Thánh chứng đắc, vì cớ sao? Vì thánh nhân đối với hết thảy pháp 

không thủ tướng. 

Lại nữa, các phiền não ái... giả  danh là trói, nếu tu đạo, cởi khỏi trói ấy, được 

giải thoát tức gọi là Niết-bàn. Lại không có pháp nào riêng gọi là Niết-bàn; như 

người bị cùm chân được thoát, mà hý luận rằng: ấy cùm, ấy chân, cái gì là giải 

thoát? Người như vậy đáng cười, ngoài cùm, ngoài chân còn tìm sự giải thoát. 

Chúng sanh cũng như vậy, lìa cái cùm ngũ uẩn, còn tìm pháp giải thoát? 

Lại  nữa,  hết  thảy  pháp  không  lìa  đệ  nhất  nghĩa,  đệ  nhất  nghĩa  không  lìa  thật 

tướng  các  pháp.  Làm  cho  thật  tướng  các  pháp  không,  gọi  là  đệ  nhất  nghĩa 

không. Như vậy, các thứ, gọi là đệ nhất nghĩa không. 

 7-8  Hữu  vi  không,  vô  vi  không:  Hữu  vi  pháp  là  pháp  do  nhân  duyên  hòa  hợp 

sanh, đó là năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới... Vô vi pháp là không nhân 

duyên, thường chẳng sanh chẳng diệt như hư không. Hữu vi pháp do hai nhân 

duyên nên không: 1. Là không ta, không của ta và không tướng thường, không 

biến  dị,  không  thể  có  được  nên  không.  2.  Hữu  vi  pháp,  tướng  hữu  vi  pháp 

không, chẳng sanh chẳng diệt, không có gì. 

 Hỏi: Ta, của ta và tướng  thường, không thể có được cho nên không; cớ sao nói 

hữu vi pháp, tướng hữu vi pháp cũng không? 

 Đáp: Nếu không chúng sanh, pháp không chỗ dựa. Lại vô thường nên không có 

lúc  ngưng  trụ,  không  có  lúc  trụ,  nên  không  thể  biết  được,  cho  nên  pháp  cũng 

không. 

 Hỏi: Trong pháp hữu vi, tướng thường là không thể có được, còn không thể có 

được ấy là chúng sanh không hay pháp không? 

 Đáp: Có người nói tâm ta điên đảo nên chấp ta là thường, cái thường ấy không, 

thời thuộc vào chúng sanh không. 

Có người nói: cho tâm là thường, như Phạm thiên vương nói, tứ đại và tứ đại sở 

tạo  sắc  đều  vô  thường,  còn  tâm  ý  thức  là  thường.  Cái  thường  không  ấy,  thời 

thuộc vào pháp không. 

Hoặc có người nói: năm uẩn tức là thường, như sắc uẩn tuy biến hóa mà cũng 

không diệt. Các uẩn khác cũng nói giống như tâm.  Năm uẩn không tức là pháp 

không, cho nên thường không, cũng nhiếp vào pháp không. 

Lại nữa, hữu vi pháp, vô vi pháp không, là hành giả quán thật tướng pháp hữu 

vi, pháp vô vi, không có tác giả, chỉ do nhân duyên hòa hợp nên có, đều là hư 

dối, ức tưởng phân biệt sanh, không ở trong, không ở ngoài, không ở chặn giữa, 

phàm  phu  điên  đảo  thấy  nên  có,  còn  trí  giả  đối  pháp  hữu  vi  không  tìm  được 

tướng nó, biết nó chỉ là tên giả. Lấy tên giả ấy mà dẫn đạo phàm phu, biết nó hư 

dối không thật, không sanh, không làm, tâm không dính mắc. 

Lại nữa, các bậc hiền thánh không duyên pháp hữu vi mà được đạo quả, nhưng 

do quán pháp hữu vi không, nên đối với pháp hữu vi tâm không vướng buộc. 

Lại nữa, lìa hữu vi thời không vô vi, vì sao? Vì thật tướng của hữu vi chính là vô 

vi; tướng vô vi thời chẳng phải hữu vi, chỉ vì chúng sanh điên đảo nên phân biệt 

nói. 

Tướng hữu vi là sanh diệt trụ dị, tướng vô vi là chẳng sanh chẳng diệt chẳng trụ 

chẳng dị; ấy là cửa ban đầu để vào Phật pháp. Nếu pháp vô vi có tướng, ấy thời 

là hữu vi. Hữu vi pháp sanh tướng là Tập đế, diệt tướng là Diệt đế. Nếu không 

tập thời không làm, nếu không làm thời không diệt; ấy là tướng như thật của vô 

vi  pháp.  Nếu  ngộ  được  thật  tướng  các  pháp  thời  không  còn  rơi  trong  tướng 

sanh, diệt, trụ, dị, khi ấy không thấy pháp hữu vi hợp với pháp vô vi, không thấy 

vô vi hợp với pháp hữu vi; không thủ tướng hữu vi pháp vô vi pháp; ấy là vô vi 

pháp, vì sao? Vì nếu phân biệt hữu vi pháp vô vi pháp, thời đối với hữu vi vô vi bị 

chướng  ngại.  Nếu  dứt  hết  các  ức  tưởng  phân  biệt,  dứt  các  duyên,  vì  thật  trí 

không các duyên thì không đọa vào trong chúng sanh số, mà được Niết-bàn an 

ổn thường vui. 

  Hỏi: Năm  không trước đều nói riêng, nay hữu vi vô vi không, cớ sao hợp lại nói? 

 Đáp: Pháp hữu vi vô vi đối đãi nhau mà có, nếu trừ hữu vi thời không vô vi, nếu 

trừ vô vi thời không hữu vi, hai pháp này thu nhiếp hết thảy pháp. Hành giả quán 

pháp hữu vi có nhược điểm là vô thường, khổ, không, biết pháp vô vi có chỗ lợi 

ích lớn rộng lớn, cho nên hai pháp hiệp lại nói. 

 Hỏi:  Pháp  hữu  vi  do  nhân  duyên  hòa  hợp  sanh,  không  có  tự  tánh  nên  không, 

việc ấy có thể như vậy, còn vô vi pháp chẳng phải là pháp do nhân duyên sanh, 

không thể phá không thể hoại, thường như hư không, cớ sao không? 

 Đáp:  Như trước nói, nếu trừ hữu vi thời không có vô vi, thật tướng của hữu vi  

tức là vô vi, nếu như hữu vi không thì vô vi cũng không, vì hai sự chẳng khác 

nhau. 

Lại nữa, có người nghe nói: pháp hữu vi có tội lỗi, mà ái trước pháp vô vi, vì ái 

trước nên sanh các kiết sử, như trong A-tỳ-đàm nói: 89 sử ( trong 98 sử mà tách 

 ra  –  N.D)  duyên  pháp  hữu  vi  mà  phát  sanh  ( là  duyên  Khổ,  Tập,  Ðạo  đế  mà 

 không ngộ, phát sanh lậu hoặc; gọi tắt là hữu vi duyên hoặc – N.D) sáu sử duyên 

pháp vô vi mà phát sanh ( là duyên Diệt đế ma không ngộ, phát sanh lậu hoặc; 

 gọi tắt là vô vi duyên hoặc – N.D), còn ba sử ( nghi, tà kiến, vô minh – N.D) thì sẽ 

phân biệt; vô minh sử thuộc Dục giới do thấy Diệt đế được đoạn trừ, hoặc duyên 

pháp hữu vi mà phát sanh, hoặc duyên pháp hữu vi mà phát sanh, hoặc duyên 

pháp vô vi mà phát sanh. 

Thế nào là vô minh sử do duyên pháp hữu vi mà phát sanh? Ðó là vô minh sử 

tương  ưng  với  sử,  do  duyên  pháp  hữu  vi  mà  phát  sanh  ( tức  cọng  vô  minh  – 

 N.D), được đoạn trừ bởi thấy được Diệt đế. 

Thế nào là vô minh sử do duyên pháp vô vi phát sanh? Ðó là vô minh sử không 

tương ưng ( tức bất cọng vô minh – N.D), với sử do duyên pháp hữu vi mà phát 

sanh, được đoạn trừ bởi thấy được Diệt đế. 

Vô minh sử thuộc Sắc giới, Vô sắc giới cũng như vậy. Vì kiết sử ấy hay khởi lên 

nghiệp bất thiện, do nghiệp bất thiện nên đọa vào ba đường ác, vì thế nên nói vô 

vi pháp không. 

Kiết sử duyên pháp vô vi mà phát sanh là nghi, tà kiến, vô minh. 

Nghi là, đối với Niết-bàn nghi là có hay là không? 

Tà kiến là, nếu sanh tâm nói rằng nhất định không có Niết-bàn. Vô minh tương 

ưng với nghi, tà kiến ấy cùng độc đầu vô minh hợp lại, là vô minh sử. 

 Hỏi: Nếu nói vô vi pháp không, thời khác gì với tà kiến? 

 Đáp: Người tà kiến không tin Niết-bàn, rồi sau sanh tâm nói nhất định không có 

Niết-bàn, còn vô vi pháp không, là phá chấp thủ tướng Niết-bàn, thế là khác. 

Lại nữa, nếu người bỏ hữu vi chấp trước vô vi, vì chấp trước nên vô vi liền thành 

hữu  vi,  vì  vậy  nên  tuy  phá  vô  vi  mà  chẳng  phải  tà  kiến;  ấy  gọi  là  hữu  vi  vô  vi 

không. 

 9. Tất cánh không: Lấy hữu vi không, vô vi không, phá các pháp không còn có 

sót thừa, ấy gọi là tất cảnh không. Như lậu tận A-la-hán gọi là tất cảnh thanh tịnh 

(rốt ráo thanh tịnh); A-na-hàm cho đến khi xa lìa dục sử của cõi vô sở hữu xứ, 

không gọi là tất cảnh thanh tịnh, đây cũng như thế. Nội không, ngoại không, nội 

ngoại  không,  mười  phương  không,  Ðệ  nhất  nghĩa  không,  hữu  vi  không,  vô  vi 

không, không còn thừa pháp gì chẳng không, ấy gọi là tất cảnh không. 

Lại nữa, nếu người có quý tộc bảy đời, trăm ngàn vạn ức vô lượng đời mới gọi 

là tất cảnh quý, chứ không phải một đời, hai đời, ba đời quý tộc là thật quý. Tất 

cảnh không cũng như vậy. Từ xưa đến đây không một pháp nhân duyên sanh 

nào mà nhất định thật chẳng không. 

Có người nói: nay tuy không, mà lúc tối sơ chẳng không, như trời khởi thỉ tạo vật 

và minh sơ, vi trần. Nhưng nó thảy đều không, vì sao? Vì quả ( do trời, vi trần tạo 

 ra) vô thường, nên nhân ( trời, minh sơ, vi trần – N.D) cũng vô thường; còn nếu 

như  hư không không tác quả, cũng không tác nhân,  trời  và  vi trần...  cũng nên 

như  vậy.  Nếu  trời  và  vi  trần  cũng  thường  như  vậy,  thời  không  thể  sanh  vô 

thường. Nếu quá khứ không có tướng nhất định, thì đời vị lai, hiện tại cũng như 

vậy. Trong ba đời không có một pháp nào nhất định thật chẳng không, ấy gọi là 

tất cánh không. 

 Hỏi: Nếu ba đời đều không, cho đến vi trần và một niệm cũng không có, thời là 

chỗ rất đáng sợ. Các người trí tuệ vì cái vui thiền định nên bỏ cái vui thế gian; vì 

cái  vui  Niết-bàn  nên  bỏ  cái  vui  thiền  định;  nay  trong  tất  cánh  không,  cho  đến 

Niết-bàn cũng không có, vậy dựa pháp gì để bỏ cái vui Niết-bàn? 

 Đáp: Người chấp trước ta, tôi, quen lấy tướng một, khác, để phân biệt các pháp, 

người như vậy thời cho rốt ráo không là đáng sợ; như Phật nói chỗ rất kính sợ 

của kẻ phàm phu đó là không ta, không của ta. 

Lại nữa, pháp hữu vi có ba đời, vì là pháp hữu lậu nên sanh ái trước. Niết-bàn là 

dứt hết thảy ái trước, cớ sao đối Niết-bàn còn cầu lìa bỏ? 

Lại nữa, như Tỳ-kheo phá bốn giới trọng; ấy gọi là tất cánh phá giới, không bảo 

nhậm đắc đạo. Lại như làm tội ngũ nghịch, rốt ráo đóng ba đường thiện; người 

thủ chứng Thanh văn thì rốt ráo không được làm Phật. Tất cảnh không cũng như 

vậy, đối hết thảy pháp rốt ráo không, không còn thừa pháp nào. 

 Hỏi: Hết thảy pháp rốt ráo không, việc ấy không đúng, vì sao? Vì ba đời mười 

phương các pháp, cho đến pháp tướng, pháp trụ, chắc phải có thật. Vì có một 

pháp thật, nên các pháp khác mới là hư vọng, nếu không có một pháp thật thời 

cũng không thể có các pháp hư vọng, là tất cảnh không? 

 Đáp:  Không  có  cho  đến  không  một  pháp  thật,  vì  sao?  Vì  nếu  có  cho  đến  một 

pháp thật, thời pháp ấy phải hoặc là hữu vi, hoặc là vô vi. Nếu là hữu vi, thời đã 

phá  trong  đoạn  hữu  vi  không.  Nếu  là  vô  vi,  thời  cũng  đã  phá  trong  đoạn  vô  vi 

không. Như vậy thế gian, xuất thế gian. Nếu thế gian thì nội không, ngoại không, 

nội ngoại không, đại không đã phá; nếu xuất thế gian thì đệ nhất nghĩa không đã 

phá. Sắc pháp, vô sắc pháp, hữu lậu, vô lậu pháp cũng như vậy. 

Lại nữa, hết thảy pháp rốt ráo không ấy cũng không, không, không có pháp, nên 

cũng không có hư và thật đối đãi nhau. 

Lại nữa, rốt ráo không là phá hết thảy pháp, khiến không còn sót lại, cho nên gọi 

là rốt ráo không; nếu có chút ít thừa lại thời không gọi là rốt ráo; nếu nói vì đối 

đãi nên có, việc ấy không đúng. 

 Hỏi: Các pháp chẳng phải không hết, vì sao? Vì pháp do nhân duyên nên không, 

mà nhân duyên thì chẳng không, ví như nhân duyên kèo, cột, hòa hợp nên gọi là 

nhà, nhà không mà kèo cột cũng chẳng phải không? 

 Đáp: Nhân duyên cũng không, vì nhân duyên bất định; ví như cha con, do cha 

sanh nên gọi là con, do sanh con nên gọi là cha. 

Lại nữa, nhân duyên tối hậu, không chỗ nương tựa; như các loại núi, sông, cây 

cỏ chúng sanh đều nương tựa đất, đất nương tựa nước, nước nương tựa gió, 

gió nương tựa hư không, hư không không chỗ nương dựa. Nếu gốc không chỗ 

nương  dựa,  thì  ngọn  không  chỗ  nương  dựa,  vì  vậy  nên  biết  hết   thảy  rốt  ráo 

không. 

 Hỏi: Không phải. Các pháp phải có cội gốc, như thần thông có chỗ biến hóa, vật 

hóa ra tuy hư dối, mà hóa chủ chẳng không? 

 Đáp: Người phàm phu thấy vật biến hóa ra không trụ lâu cho là không, hóa chủ 

trụ lâu nên cho là thật; còn thánh nhân thấy hóa chủ lại từ nghiệp nhân duyên 

đời  trước  hòa  hợp  sanh  ra,  đời  nay  lại  chứa  các  thiện  pháp,  được  lực  thần 

thông, cho nên hay biến hóa. Như trong phẩm sau của kinh Bát-nhã ba-la-mật 

nói: Có ba loại biến hóa là phiền não biến hóa, nghiệp biến hóa, pháp biến hóa 

(pháp, pháp thân); cho nên biết hóa chủ cũng không. 

 Hỏi:  Những  thứ  không  bền  chắc,  không  thật,  cho  nên  không,  còn  các  thứ  bền 

chắc và thật chẳng thể không; như đại địa, núi Tu-di, nước biển cả, mặt trời mặt 

trăng, Kim cang... là pháp thật, bền chắc, cho nên chẳng phải không, vì cớ sao? 

Vì đất và núi Tu-di thường trụ trọn kiếp, các sông có khô, biển vẫn thường đầy, 

mặt trời mặt trăng quanh bầu trời không bao giờ cùng. Lại như phàm phu thấy 

hư vọng không thật cho nên không, còn thánh nhân chứng đắc như như, pháp 

tánh, chân tế, Niết-bàn, phải là thật pháp, cớ sao rốt ráo đều không? 

Lại nữa, pháp hữu vi do nhân duyên sanh nên không thật, còn pháp vô vi không 

do nhân duyên sanh nên phải thật, cớ sao lại nói là rốt ráo không? 

 Đáp:  Bền  chắc,  không  bền  chắc,  không  nhất  định,  cho  nên  đều  không,  vì  cớ 

sao? Vì có người cho đó là  bền chắc, lại có người cho đó là không  bền chắc; 

như người cho Kim cang là bền chắc, còn Ðế-thích tay cầm như người cầm gậy, 

không cho là bền chắc. Lại không biết nhân duyên phá hoại Kim cang nên cho 

Kim cang là bền chắc, nếu biết đặt nó trên xương rùa, lấy sừng dê núi đánh phá, 

thời biết nó không bền chắc; như thân cao bảy thước cho biển lớn là sâu, còn 

chúa La-hầu A-tu-la đứng giữa biển nước chưa đến đầu gối, lấy hai tay che núi 

Tu-di, cúi xuống xem thành Thiện kiến ở cõi trời Ðao-lợi, thời cho nước biển là 

cạn.  Nếu  người  đoản  thọ  thì  cho  quả  đất  là  trường  cửu  bền  chắc,  còn  người 

trường thọ thời thấy quả đất vô thường chẳng bền chắc. Như Phật nói kinh Ví dụ 

bảy mặt trời: Phật bảo các Tỳ-kheo, hết thảy pháp hữu vi, vô thường biến dị, đều 

trở  về  tiêu  diệt.  Lúc  kiếp  sắp  hết,  đại  hạn  lâu  ngày,  cỏ  thuốc  cây  cối  đều  khô 

cháy. Khi mặt trời thứ hai xuất hiện, nước các sông nhỏ đều khô hết. Khi mặt trời 

thứ ba xuất hiện, nước các sông lớn đều khô hết. Khi mặt trời thứ tư xuất hiện, 

bốn sông lớn trong cõi Diêm-phù-đề ( Ấn Ðộ - N.D) và ao A-na-bà-đạt-đa đều khô 

hết. Khi mặt trời thứ năm xuất hiện, biển lớn khô hết; khi mặt trời thứ sáu xuất 

hiện đại địa và núi Tu-di khói bốc, như lò đốt của thợ gốm; khi mặt trời thứ bảy 

xuất hiện, tất cả đều cháy tiêu, không còn hơi khói; từ quả đất, núi Tu-di đến cõi 

Phạm thiên lửa đều bốc cháy. Bấy giờ, trời Quang Âm mới sanh, thấy lửa sợ hãi 

nói: đã đốt Phạm cung, sắp không đến đây ư? Các trời sanh ra trước ủy dụ các 

trời  sanh  ra  sau  rằng:  đã  từng  có  như  vậy,  đốt  ngang  Phạm  cung  rồi  tắt  ở  đó 

không đến đây đâu! Ðốt ba ngàn đại thiên thế giới xong, không còn tro than. 

Phật dạy các Tỳ-kheo: việc lớn như vậy, ai tin điều đó? Chỉ có tận mắt thấy, mới 

tin được thôi. 

Lại  này  Tỳ-kheo,  thời  quá  khứ,  thầy  ngoại  đạo  tên  Tu-niết-đa-la,  lìa  dục,  thực 

hành bốn phạm hạnh, vô lượng đệ tử cũng được lìa dục. Tu-niết-đa-la mới nghĩ 

rằng: Ta không nên cùng đệ tử sanh chung một chỗ, ta sẽ tu sâu tâm từ. Người 

này do tư duy sâu tâm từ, nên được sanh lên cõi trời Quang âm. Phật dạy: Tu-

niết-đa-la chính là thân Ta vậy. Ta lúc ấy chính mắt thấy việc ấy. Vì vậy nên biết 

vật thật bền chắc đều trở về tiêu diệt. 

 Hỏi: Ông nói rốt ráo không, cớ sao còn nói vô thường? Rốt ráo không thì ngay 

đây chính là không, còn vô thường thì nay có sau không? 

 Đáp: Vô thường là cửa ban đầu của không. Nếu rõ thấu vô thường thời các pháp 

là  không.  Vì  vậy  nên  thánh  nhân  dùng  bốn  hành  tướng  để  quán  thế  gian  vô 

thường. Nếu thấy vật ái trước vô thường, vô thường thời sanh khổ, khổ nên tâm 

sanh nhàm chán xa lìa. Nếu là vô thường, không, thời không thể chấp thủ, như 

huyển như hóa, ấy gọi là không. Ngoại vật đã không, nội chủ cũng không, ấy gọi 

là vô ngã. 

Lại  nữa,  rốt  ráo,  ấy  là  chơn  không.  Có  hai  hạng  chúng  sanh:  1.  Tập  tham  ái 

nhiều. 2. Tập tưởng kiến nhiều. Người tham ái nhiều ưa sanh đắm trước. Vì vật 

đắm trước ấy  vô thường cho nên sanh  ưu khổ. Vì  hạng người ấy nên nói:  vật 

ông đắm trước là vô thường hư hoại, nên ông vì nó mà sanh khổ, nếu vật đắm 

trước sanh khổ thì không nên sanh tâm đắm trước, ấy là cửa vô tác giải thoát. 

Người tưởng kiến nhiều thì hay phân biệt các pháp, vì không biết thật tướng nên 

đắm trước tà kiến. Vì hạng người ấy nên nói thẳng các pháp rốt ráo không. 

Lại  nữa,  nếu  có  nói,  là  có  thể  phá,  có  thể  phá  nên  không.  Ðối  tượng  thấy  đã 

không, chủ thể thấy cũng không; ấy gọi là rốt ráo không. Ông nói pháp của thánh 

nhân chứng đắc phải là thật, vì pháp thánh nhân có thể diệt ba độc, chẳng phải 

điên đảo hư dối, có thể làm cho chúng sanh lìa khổ già, bệnh, chết, đạt đến Niết-

bàn.  Pháp  ấy  tuy  là  thật,  cũng  đều  từ  nhân  duyên  hòa  hợp  sanh.  Nên  trước 

không nay có, nay có sau không, nên không thể lãnh thọ, không thể chấp trước, 

cũng không, chẳng phải thật. Như Phật nói kinh ví dụ chiếc bè: thiện  pháp còn 

phải bỏ, huống chi pháp bất thiện? 

Lại nữa, pháp hữu vi vô lậu ( chỉ Ðạo đế - N.D) của thánh nhân, từ pháp hữu lậu 

làm duyên sanh, pháp duyên theo hữu lậu pháp hư vọng không thật sanh ra, làm 

sao thật được? Lìa pháp hữu vi không có pháp vô vi, như trước nói: thật tướng 

của pháp hữu vi chính là pháp vô vi. Vì vậy, hết thảy pháp rốt ráo không thể có 

được, nên gọi là rốt ráo không. 

 10. Vô thỉ không: Hoặc chúng sanh, hoặc pháp thế gian đều không có ban đầu; 

như đời nay từ nhân duyên đời trước mà có, đời trước lại từ đời trước; như vậy 

triển chuyển không có chúng sanh ban đầu. Pháp cũng như vậy, vì sao? Vì nếu 

trước sanh sau chết, thời không từ chết nên sanh, sanh cũng không chết; nếu 

trước  chết  sau  sanh,  thời  không  nhân  không  duyên,  cũng  không  sanh  mà  có 

chết. Vì vậy nên hết thảy pháp không có ban đầu. Như trong Kinh nói: Phật dạy 

các Tỳ-kheo, chúng  sanh không có ban  đầu, do  vô minh che lấp, ái ràng buộc 

nên qua lại sống chết, ban đầu không thể có được. Phá pháp không ban đầu ấy, 

nên gọi là vô thỉ không. 

 Hỏi: Vô thỉ là thật, không nên phá, vì sao? Vì nếu chúng sanh và pháp có ban 

đầu tức bị rơi vào biên kiến, cũng rơi vào vô nhân kiến ( chấp không có nguyên 

 nhân – Vô nhân luận – N.D). Xa lìa các lỗi, như vậy, cho nên nói chúng sanh và 

pháp  vô thỉ. Nay lấy vô thỉ không, để phá vô thỉ ấy, thời trở  lại rơi  vào hữu thỉ 

kiến? 

 Đáp: Nay lấy vô thỉ không phá vô thỉ kiến, lại không rơi vào hữu thỉ kiến; ví như 

cứu  người  ra  khỏi  lửa,  không  nên  để  vào  nước  sâu.  Nay  phá  vô  thỉ  ấy  cũng 

không đắm vào trong hữu thỉ; ấy là hành trung đạo. 

 Hỏi: Tại sao phá vô thỉ? 

 Đáp:  Vì  vô  cùng.  Nếu  vô  cùng  thời  không  sau.  Vô  cùng  không  sau  thời  không 

giữa. Nếu vô thỉ thời phá hoại người nhất thiết trí, vì cớ sao? Vì nếu thế gian vô 

cùng,  thời  không  biết  được  ban  đầu  của  nó,  không  biết  được  ban  đầu,  thời 

không có người nhất thiết trí. Nếu có người nhất thiết trí, thời chảng gọi vô thỉ. 

Lại  nữa,  nếu  chấp  thủ  tướng  chúng  sanh,  lại  chấp  thủ  các  pháp  tướng  một, 

tướng khác, lấy tướng một tướng khác ấy, từ đời nay suy lên đời trước, từ đời 

trước lại suy lên đời trước nữa, như vậy triển chuyển, chúng sanh và pháp ban 

đầu không thể có được, thời sanh ra kiến chấp về vô thỉ, kiến chấp ấy hư vọng, 

lấy  một  và  khác  làm  gốc,  thế  nên  nên  phá.  Như  lấy  hữu  vi  không,  phá  hữu  vi 

pháp, hữu vi không ấy, trở lại là bệnh, lại lấy vô vi không, phá vô vi pháp. Nay lấy 

vô thỉ phá hữu thỉ, vô thỉ trở lại là bệnh, lại lấy vô thỉ không, phá vô thỉ ấy; ấy gọi 

là vô thỉ không. 

 Hỏi:  Nếu  như  vậy,  cớ  sao  Phật  nói  chúng  sanh  qua  lại  sống  chết  mà  bản  tế 

không thể có được? 

 Đáp: Muốn khiến chúng sanh biết từ lâu xa lại đây, qua lại sống chết là rất khổ, 

mà sanh tâm nhàm sợ. Như Kinh nói: Một người ở thế gian, kể trong một kiếp 

thọ thân bị hại, máu dồn chứa nhiều hơn nước biển, khóc lóc rơi lệ và sữa mẹ 

cho uống cũng đều như vậy. Xương chất cao hơn núi Tỳ-phù-la, ví dụ cắt cỏ cây 

trong thiên hạ làm cái thẻ dài hai tấc để đếm số cha, ông, tằng tổ vẫn không đếm 

hết. Lại như lấy hết đất làm từng viên, đếm số mẹ, bà nội cũng không đếm hết. 

Như  vậy  chịu  sống  chết  khổ  não  trong  vô  lượng  kiếp,  ban  đầu  không  thể  có 

được, tâm sanh sợ hãi, mà dứt các kiết sử. 

Cũng như vô thường, tuy là có biên giới mà Phật dùng vô thường để độ chúng 

sanh.  Vô  thỉ  cũng  như  vậy,  tuy  là  có  biên  giới,  Phật  cũng  dùng  vô  thỉ  để  độ 

chúng  sanh.  Vì  độ  chúng  sanh  khiến  sanh  tâm  nhàm  chán,  nên  nói  có  vô  thỉ, 

chẳng phải là thật có vô thỉ, vì cớ sao? Vì nếu thật có vô thỉ thời không nên nói 

vô thỉ không. 

 Hỏi: Nếu vô thỉ chẳng phải thật pháp, cớ sao dùng nó độ người? 

 Đáp: Trong thật pháp không có độ người. Các pháp được nói bằng ngôn ngữ độ 

người, đều là pháp hữu vi hư dối. Phật dùng lực phương tiện nói là vô thỉ, vì lấy 

tâm không chấp trước mà nói, nên người lãnh thọ cũng được không chấp trước; 

không chấp trước, nên sanh nhàm chán. 

Lại nữa, dùng trí túc mạng thấy chúng sanh sống chết tương tục vô cùng, lúc ấy 

là thật; còn nếu dùng mắt tuệ thời lại thấy chúng sanh và pháp rốt ráo không; vì 

vậy nên  nói  vô  thỉ không. Như trong  Kinh Bát-nhã ba-la-mật  nói: Quán thường 

chẳng  thật,  quán  vô  thường  cũng  chẳng  thật;  quán  khổ  chẳng  thật,  quán  vui 

cũng chẳng thật. Nhưng Phật bảo thường và vui là điên đảo, vô thường và khổ 

là  đế  lý,  bởi  vì  chúng  sanh  phần  nhiều  đắm  trước  thường  và  vui,  không  đắm 

trước vô thường và khổ; vì vậy lấy đế lý vô thường và khổ phá điên đảo thường 

vui.  Vậy  nên  nói  vô  thường,  khổ  là  đế  lý.  Nếu  chúng  sanh  lại  đắm  trước  vô 

thường, khổ, thời Phật nói vô thường, khổ cũng không; hữu thỉ vô thỉ cũng như 

vậy. Vô thỉ có thể phá điên đảo chấp trước thỉ, nếu chấp trước vô thỉ thời lại cho 

vô thỉ là không; ấy gọi là vô thỉ không. 

 Hỏi: Pháp hữu thỉ cũng là tà kiến nên phải phá; cớ sao chỉ phá vô thỉ? 

 Đáp: Hữu thỉ là lầm to, vì cớ sao? Vì nếu hữu thỉ thì thân ban đầu không có nhân 

duyên của tội phước mà lại sanh chỗ lành chỗ dữ. Nếu từ nhân duyên của tội 

phước mà sanh ra, thời không gọi là thân ban đầu, vì sao? Vì nếu có tội phước 

thời từ thân trước thọ thân sau; nếu thế gian vô thỉ, thời không có lỗi như vậy. 

Thế nên Bồ-tát trước đã lìa bỏ tà kiến thô ác ấy; thường tập dùng vô thỉ nghĩ tới 

chúng sanh nên nói vô thỉ; thường thực hành pháp nhân duyên nên nói pháp vô 

thỉ; vì chưa được nhất thiết trí, nên hoặc đối với vô thỉ bị sai lầm; vì vậy nên nói 

vô thỉ không. 

Lại nữa, vô thỉ đã phá hữu thỉ, không cần lấy không phá hữu thỉ, còn nay muốn 

phá vô thỉ, nên nói vô thỉ không. 

 Hỏi: Nếu vô thỉ phá hữu thỉ, thời hữu thỉ cũng có thể phá vô thỉ, cớ sao ông chỉ 

lấy không phá vô thỉ? 

 Đáp: Hai cái đó đều là tà kiến, mà có sai khác. Hữu thỉ là nhân duyên khởi lên 

các tà kiến phiền não, vô thỉ thời là nhân duyên khởi lên từ bi và chánh kiến, vì 

cớ sao? Vì nghĩ tới chúng sanh thọ khổ não từ đời vô thỉ mà khởi tâm từ bi, biết 

từ thân  lần lữa sanh thân, tiếp nối không dứt, bèn biết  quả báo tội phước nên 

sanh chánh kiến. Nếu người  không chấp trước  vô thỉ, thì tức là thiện pháp trợ 

đạo;  nếu  thủ  tướng  sanh  đắm  trước,  thì  tức  là  tà  kiến,  như  thường  kiến,  vô 

thường kiến. Hữu thỉ kiến tuy phá vô thỉ kiến, nhưng không thể rốt ráo phá vô thỉ, 

mà vô thỉ có thể rốt ráo phá hữu thỉ, cho nên vô thỉ là thắng; như thiện phá bất 

thiện, bất thiện phá thiện, tuy phá lẫn nhau, mà thiện có thể rốt ráo phá ác, như 

khi chứng được hiền thánh đạo, vĩnh viễn không còn làm ác. Ác pháp thì không 

thế, vì thế lực nhỏ mỏng; như người tuy khởi tội ngũ nghịch, dứt thiện căn, đọa 

địa  ngục,  nhân  duyên  lâu  không  quá  một  kiếp  được  thoát  khỏi  địa  ngục,  cuối 

cùng thành đạo quả. Vô thỉ, hữu thỉ hơn kém không đồng cũng như vậy. Vì lực 

vô thỉ lớn, nên hay phá hữu thỉ, vì vậy không nói hữu thỉ không. 

 11. Tán không: Tán là tướng lìa biệt, như các pháp hòa hợp nên có, như xe do 

thùng, gọng, tăm, vành, hợp lại thành, nếu lìa rồi mỗi cái mỗi nơi, thời mất tên 

xe;  do  năm  uẩn  hòa  hợp  nên  gọi  là  người,  nếu  năm  uẩn  lìa  biệt,  thời  người 

chẳng có được. 

 Hỏi: Nói như vậy chỉ phá giả danh mà không phá sắc, cũng như lìa tán, gọng, 

thùng thời có thể phá tên xe, chứ không phá gọng, thùng. Tán không cũng như 

vậy; chỉ lìa tán năm uẩn, co thể phá người, mà không phá năm uẩn sắc...? 

 Đáp: Sắc... cũng là giả danh đều bị phá, vì sao? Vì do vi trần hòa hợp giả danh 

là sắc? 

 Hỏi: Tôi không lấy vi trần, chỉ lấy cái thấy được là sắc, ấy thật là có, cớ sao khi 

nó phân tán ra là không? 

 Đáp: Nếu trừ  vi trần, tứ đại hòa hợp làm nhân duyên sanh ra sắc có thể thấy, 

cũng là giả danh,  như gió bốn phương  hòa hợp quạt nước  làm nổi  bọt, tứ đại 

hòa hợp thành sắc cũng như vậy, nếu ly tán tứ đại thời không có sắc. 

Lại nữa, sắc ấy do  hương,  vị,  xúc  và bốn đại hòa hợp, cho nên có sắc có thể 

thấy; nếu trừ hương, vị, xúc... không còn có sắc riêng, lấy trí phân biệt, mỗi mỗi 

ly tán, sắc không thể có được. Nếu sắc thật có thì bỏ các pháp ấy, nên riêng có 

sắc, nhưng lại không riêng có, cho nên Kinh nói: Sắc có đều do tứ đại hòa hợp 

mà có, hòa hợp có nên đều là giả danh, giả danh nên có thể ly tán. 

 Hỏi: Sắc uẩn giả danh nên có ly tán, còn bốn uẩn kia không sắc, cớ sao ly tán? 

 Đáp: Bốn uẩn cũng là giả danh, vì quán thấy sanh, già, trụ, diệt, ly tán trở thành 

không, vì sao? Vì khi sanh khác, khi già khác, khi trụ khác, khi diệt khác. 

Lại nữa, trong ba đời quán thấy bốn uẩn ấy cũng đều tán diệt. Lại nữa, tâm theo 

cảnh sở duyên, duyên diệt thời diệt, duyên phá thời phá. 

Lại nữa, bốn uẩn ấy bất định, tùy duyên sanh, ví như lửa tùy ở chỗ đốt mà gọi 

tên; nếu lìa chỗ đốt thời lửa không thể có được. Nhân mắt duyên sắc sanh nhãn 

thức,  nếu  lìa  sắc  sở  duyên  thời  thức  không  thể  có  được.  Các  căn  thức  khác 

cũng như vậy, như trong Kinh nói: Phật bảo La-đà, sắc uẩn ấy phá hoại tán diệt 

làm cho không có gì, bốn uẩn kia cũng như vậy; ấy gọi là tán không. 

Lại nữa, thí như trẻ con nhóm đất làm lâu đài, thành quách, xóm lành, nhà cửa, 

hoặc gọi là gạo, là bún, ưa đắm thủ hộ, sớm tối đem theo, khi tâm nói lìa bỏ thì 

đạp phá tán diệt. Người phàm phu cũng như vậy; vì chưa lìa dục, sanh tâm ưa 

đắm các pháp; nếu đã lìa dục thì thấy các pháp đều tán hoại vứt bỏ; ấy gọi là tán 

không. 

Lại nữa, vì các pháp tập hợp, có tên gọi riêng; người phàm phu chạy theo tên 

gọi, sanh tâm điên đảo nhiễm trước. Phật thuyết pháp dạy quán sự thật của nó. 

chớ chạy theo tên gọi, có và không đều không; như kinh Ca-chiên-diên nói: quán 

Tập đế thời không vô kiến, quán Diệt đế thời không hữu kiến; các nhân duyên 

như vậy, ấy gọi là tán không. 

 12.  Tánh  không:  Các  pháp  tánh  thường  không,  nhờ  tương  tục  nên  in  tuồng 

chẳng không; ví như nước tánh vốn lạnh, nhờ lửa nên nóng; ngưng lửa lâu thời 

nước  trở  lại  lạnh.  Các  pháp  tánh  cũng  như  vậy;  khi  chưa  sanh,  rỗng  không 

không có gì; như nước tánh thường lạnh, các pháp nhờ các duyên hòa hợp nên 

có;  như  nước  được  lửa  thành  nóng.  Các  duyên  hoặc  ít  hoặc  không  có,  thời 

không  có  pháp;  như  lửa  tắt  thời  nước  nóng  thành  lạnh;  như  Kinh  nói:  con  mắt 

không, vô ngã, vô ngã sở, vì sao? Vì tánh nó tự như vậy: tai, mũi, lưỡi, thân, ý, 

sắc cho đến pháp, cũng đều như vậy. 

 Hỏi: Kinh ấy nói ngã, ngã sở không, ấy là nói chúng sanh không không phải nói 

pháp không, làm sao chứng minh tánh không? 

 Đáp: Trong ấy, chỉ nói tánh không, không nói chúng sanh không và pháp không. 

Tánh không có hai:  1. Trong mười hai nhập không ta, không của ta. 2. Tướng 

mười hai nhập tự không; còn không ta, không của ta, là trong luận Thanh  văn 

nói.  Trong  pháp  Ðại  thừa  nói:  chính  mười  hai  nhập,  ta,  của  ta  không  có  nên 

không, mười hai nhập, tánh không có, nên không. 

Lại nữa, nếu không có ta, không của ta thì tự nhiên được pháp không. Vì người 

ta chấp trước ta, của ta nên Phật chỉ nói không ta, không của ta. Như vậy, phải 

nên biết hết thảy pháp không. Nếu ta, của ta còn không chấp trước, huống chi 

pháp khác. Vì vậy, chúng sanh không, pháp không, cuối cùng quy về một nghĩa, 

gọi là tánh không. 

Lại nữa, tánh là tự có, không nhờ nhân duyên, nếu nhờ nhân duyên thì là pháp 

có tạo tác, không gọi là tánh. Trong các pháp đều vô tánh, vì sao? Vì hết thảy 

pháp hữu vi đều từ nhân duyên sanh, nhân duyên sanh thời pháp có tạo tác; nếu 

không từ nhân duyên hòa hợp sanh, thời là không pháp. Như vậy hết thảy pháp, 

tánh không thể có được, nên gọi là tánh không. 

 Hỏi: Rốt ráo không, không có gì, thời ấy là tánh không; sao nay còn nói lại? 

 Đáp:  Rốt  ráo  không  là  không  có  gì  sót  lại,  còn  tánh  không  là  xưa  nay  thường 

như vậy; như nước tánh vốn lạnh, nhờ lửa nên nóng; ngưng lửa thời trở lại lạnh. 

Rốt ráo không như hư không, thường chẳng sanh chẳng diệt, chẳng nhơ chẳng 

sạch, cớ sao nói đồng! 

Lại  nữa,  các  pháp  rốt  ráo  không,  vì  sao?  Vì  tánh  nó  không  thể  có  được.  Các 

pháp tánh không, vì sao? Vì rốt ráo không. 

Lại nữa, tánh không, phần nhiều là Bồ-tát hành trì; còn rốt ráo không, phần nhiều 

là chư  Phật  hành trì, vì  sao?  Vì trong tánh không chỉ có nhân duyên hòa  hợp, 

không có thật tánh; còn rốt ráo không thì ba đời thanh tịnh, có sai khác như vậy. 

Lại  nữa,  hết  thảy  pháp  tánh  có  hai:  1.  Là  tánh  chung.  2.  Là  tánh  riêng.  Tánh 

chung  là  vô  thường,  khổ,  không,  vô  ngã,  vô  sanh,  vô  diệt,  vô  lai,  vô  khứ,  vô 

nhập,  vô  xuất.... Tánh riêng là như lửa  tánh  nóng, nước tánh ướt, tâm là tánh 

biết; như người ưa làm ác, nên gọi là tánh ác; ưa làm thiện nên gọi là tánh thiện; 

như trong kinh Thập Lực nói: Phật biết các chủng tánh của thế gian. Các tánh 

như vậy đều không; ấy gọi là tánh không, vì sao? Vì nếu tánh vô thường là thật, 

thì mất nghiệp quả báo, vì sao? Vì sanh diệt qua đi không trụ lại, nên sáu căn 

không lãnh thọ sáu trần, cũng không chứa tập nhân duyên, nếu không chứa tập 

thời  không  tụng  kinh,  tọa  thiền...  vì  vậy,  biết  tánh  vô  thường  là  không  thể  có 

được. Vô thường còn không thể có được, huống chi thường. 

Lại nữa, tánh khổ cũng không thể có được, nếu thật có khổ, thời không nên sanh 

tâm nhiễm đắm. Nếu người chán sợ khổ thống, thời trong các thứ vui cũng nên 

chán  sợ,  và  Phật  cũng  không  nên  nói  ba  thọ:  khổ,  vui,  không  khổ  không  vui; 

cũng  không  nên  đối  khổ  sanh  giận,  đối  vui  sanh  ưa,  đối  không  khổ  không  vui 

sanh si. Nếu một tướng thời đối vui nên sanh giận, đối khổ nên sanh ưa, những 

việc ấy không đúng. Như vậy, tánh khổ còn không thể có được, huống chi tánh 

vui hư vọng, mà lại có thể được. 

Lại nữa, tướng không cũng không thể có được, vì sao? Vì nếu có tướng không 

thời không có tội phước, tội phước không có nên cũng không có đời nay đời sau. 

Lại nữa, các pháp đối đãi nhau có, vì sao? Vì nếu có  không phải nên có  thật, nếu 

có  thật phải nên có  không. Tánh  không còn không huống là có  thật. 

Lại nữa, nếu không ta thời không trói không mở, cũng không từ đời này đến đời 

sau  chịu  tội  phước,  cũng  không  có  nghiệp  nhân  duyên  quả  báo,  do  các  nhân 

duyên như vậy, biết tánh vô ngã còn không thể có được, huống là tánh ngã. 

Lại nữa, tánh vô sanh vô diệt cũng chẳng thật, vì sao? Vì nếu thật thời rơi vào 

thường  kiến,  nếu  hết  thảy  pháp  thường,  thời  không  tội  không  phước.  Nếu  có 

thời thường có, không thời thường không; nếu không thời không sanh, có thời 

không mất, như tánh bất sanh bất  diệt  không thể có được  huống là tánh  sanh 

diệt. Các tánh chung không đi không lại, không ra không vào, cũng như vậy. 

Lại nữa, các pháp có tánh riêng cũng không phải, vì sao? Ví như lửa hay đốt, 

sắc màu hay chiếu sáng, hai thứ hòa hợp, nên gọi là lửa; nếu lìa hai thứ mà có 

lửa thời lý đáng riêng sở dụng, song thật không có sở dụng riêng. Vì vậy nên biết 

lửa là giả danh, cũng không có thật. Nếu thật không lửa, cớ sao nói nóng là tánh 

của lửa. 

Lại nữa, tánh nóng từ các nhân duyên sanh, trong có thân căn, ngoài có sắc xúc 

chạm, hòa hợp sanh thân thức, biết có nóng, nếu khi chưa hòa hợp, thời không 

có tánh nóng. Vì vậy nên biết nóng chẳng phải tánh lửa. 

Lại nữa, nếu lửa thật có tánh nóng, cớ sao có người vào lửa không cháy, và lửa 

trong  thân  người  sao  không  đốt  thân?  Lửa  giữa  không,  nước  không  làm  tắt 

được?  Vì  lửa  không  có  tánh  nóng  nhất  định.  Do  lực  thần  thông  lửa  không  đốt 

thân được. Do nhân duyên của nghiệp mà năm tạng trong người không cháy. Do 

lực rồng thần, nước không làm tắt được. 

Lại nữa, nếu tánh nóng với lửa khác nhau thời lửa chẳng phải nóng, nếu tánh 

nóng với lửa là một, cớ sao nói nóng là tánh của lửa? Các tánh lạnh... cũng như 

vậy. Tánh chung, tánh riêng ấy không có, gọi là tánh không. 

Lại nữa, tánh không là từ xưa lại nay không; như người thế gian cho vật hư vọng 

không  lâu  bền  là  không;  còn  các  vật  như  núi  Tu-di,  Kim  cang...  và  điều  thánh 

nhân biết thì cho là chân thật chẳng không. Ðể dứt các nghi ấy, Phật nói các thứ 

ấy tuy kiên cố bền chắc lâu dài, cũng đều là tánh không. Trí tuệ của thánh nhân 

tuy  độ  chúng  sanh,  dứt  các  phiền  não,  mà  tánh  không  thể  có  được,  cho  nên 

cũng là không. 

Lại nữa, người ta cho năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới, đều không, chỉ 

như như, pháp tánh, thật tế là thật tánh của nó. Phật muốn dứt các nghi ấy, nên 

chỉ phân biệt nói năm uẩn, như như, pháp tánh, thật tế cũng đều là không, ấy gọi 

là tánh không. 

Lại nữa, tánh hữu vi có ba tướng là sanh, trụ, diệt; tánh vô vi cũng có ba tướng 

là bất sanh, bất trụ, bất diệt. Tánh hữu vi còn không huống là pháp hữu vi. Tánh 

vô vi còn không huống là pháp vô vi. 

Do các nhân duyên ấy, tánh không thể có được, nên gọi là tánh không. 

 13.  Tự  tướng  không:  Hết  thảy  có  hai  tướng:  tướng  chung  và  tướng  riêng.  Hai 

tướng ấy không, cho nên gọi là tướng không. 

 Hỏi: Thế nào là tướng chung? Thế nào là tướng riêng? 

 Đáp: Tướng chung là vô thường... Tướng riêng là các pháp tuy đều vô thường 

mà mỗi pháp có tướng riêng; như đất có tướng cứng, lửa có tướng nóng. 

 Hỏi: Trước đã nói tánh nay lại nói tướng, vậy tướng và tánh có khác gì nhau? 

 Đáp:  Có  người  nói  nó  thật  không  khác,  chỉ  có  khác  tên.  Nói  tánh  tức  là  nói 

tướng,  nói  tướng  tức  là  nói  tánh,  ví  như  nói  tánh  lửa  tức  là  tướng  nóng,  nói 

tướng nóng tức là tánh lửa. 

Có người nói: tánh và tướng có hơi sai khác. Tánh là nói thể, tướng là nói nó có 

thể biết được. Như Thích-tử thọ trị cấm giới, ấy là tánh; cạo tóc, mặc Ca-sa, ấy 

là tướng. Kẻ Phạm-chí tự thọ trì pháp của họ là tánh; đầu có búi tóc, cầm gậy ba 

chỉa, ấy là tướng. Như lửa nóng là tánh lửa; khói là tướng lửa; gần là tánh, xa là 

tướng. Tướng không nhất định từ thân phát ra, còn tánh là nói có thật; như thấy 

sắc vàng là kim tướng, mà bên trong là đồng, lấy lửa đốt, đá mài, biết nó chẳng 

phải  kim  tánh;  như  người  khi  cung  kính  cúng  dường,  tợ  là  người  lành,  ấy  là 

tướng; còn mắng nhiếc hủy nhục, phẫn hận, giận dữ, ấy là tánh nó. Tánh tướng, 

trong ngoài, xa gần, trước sau có sai biệt như vậy, các tướng ấy đều không; gọi 

là tướng không. 

Như  nói  hết  thảy  pháp  hữu  vi  đều  tướng  vô  thường,  vì  cớ  sao?  Vì  sanh  diệt 

không ngừng, trước không nay có, có rồi lại không, vì thuộc các nhân duyên, vì 

hư  vọng  không  thật.  Vì  do  nhân  duyên  vô  thường  sanh,  vì  do  hợp  các  duyên 

phát  khởi,  có  các  nhân  duyên  như  vậy,  nên  hết  thảy  pháp  hữu  vi  là   tướng  vô 

 thường. 

Vì nó hay sanh thân tâm phiền não nên gọi là khổ, vì thân đi, đứng, nằm, ngồi 

đều khổ, vì là khổ thánh đế, vì thánh nhân buông bỏ không lãnh thọ, vì luôn luôn 

bức não, vì vô thường. Có các nhân duyên như vậy, gọi là  tướng khổ. 

Lìa ngã sở cho nên không; vì nhân duyên hòa hợp sanh cho nên không; vì vô 

thường,  khổ,  không,  vô  ngã  cho  nên  gọi  là  không;  vì  trước  sau  không  thể  có 

được cho nên không; vì tâm cuồng cho nên gọi là không; thánh hiền đối với hết 

thảy pháp không dính mắc cho nên gọi là không; vì là vô tướng, vô tác giải thoát 

môn cho nên gọi là không, thật tướng các pháp vô lượng vô số cho nên gọi là 

không; vì dứt hết thảy đường ngôn ngữ cho nên gọi là không; vì dứt hết thảy tâm 

hành cho nên gọi là không; vì chư Phật, Bích-chi Phật, A-la-hán vào rồi không ra 

cho nên gọi là không. Có các nhân duyên như vậy, nên gọi là  không.  

Vì vô thường, khổ, không, cho nên vô ngã; vì không tự tại nên vô ngã; vì vô chủ 

nên vô ngã; vì các pháp đều từ nhân duyên sanh, từ nhân duyên sanh nên vô 

ngã; vô tướng, vô tác nên vô ngã; vì giả danh nên vô ngã; vì thân kiến điên đão 

nên vô ngã; vì dứt tâm chấp ngã thì đắc đạo nên vô ngã. Có nhân duyên như 

vậy, gọi là  Vô ngã. Như vậy gọi là  tướng chung. 

 Tướng riêng là tướng cứng của đất, tướng ướt của nước, tướng nóng của lửa, 

tướng động của gió; chỗ nhãn thức nương là tướng mắt; tai, mũi, lưỡi, thân cũng 

như vậy. Tướng biết của thức, tướng tuệ của trí, tướng trí của tuệ; xả là tướng 

bố thí, không hối không não là tướng trì giới; tâm không biến dị là tướng nhẫn 

nhục;  phát  động  là  tướng  tinh  tấn;  nhiếp  tâm  là  tướng  thiền  định;  không  dính 

mắc là tướng trí tuệ; hay thành tựu sự việc là tướng phương tiện; thức tạo tác 

sanh diệt là tướng thế gian; vô thức là tướng Niết-bàn. Các pháp như vậy mỗi 

mỗi có tướng riêng. Biết các tướng ấy đều không; ấy gọi là  tự tướng không. Các 

nghĩa khác như trong đoạn Tánh không nói, vì tánh và tướng nghĩa đồng nhau. 

 Hỏi: Cớ sao không chỉ nói là tướng không mà nói là tự tướng không? 

 Đáp: Nếu nói tướng không là không nói đến pháp thể không; nói tự tướng không 

tức là nói pháp thể không. 

Lại nữa, nhiều pháp hòa hợp nên có một pháp sanh, một pháp ấy không. Như 

vậy mỗi mỗi pháp đều không, nay pháp hòa hợp nhân duyên, triển chuyển cũng 

đều  không,  hết  thảy  pháp  mỗi  mỗi  tự  tướng  không;  vì  vậy  nên  gọi  là   tự  tướng 

 không.  

 Hỏi: Nếu hết thảy pháp mỗi mỗi tự tướng không, cớ sao lại có sự giảng nói? 

 Đáp: Chúng sanh điên đảo nên chấp lấy tướng một, tướng khác, tướng chung, 

tướng riêng, mà sanh tâm đắm trước, vì để dứt việc ấy nên có sự giảng nói. 

Có các nhân duyên như vậy, gọi là  tự tướng không. 

 14. Nhất thiết pháp không: Nhất thiết pháp là năm uẩn, mười hai nhập, mười tám 

giới... các pháp ấy đều nhiếp vào các môn; đó là hết thảy pháp tướng có: tướng 

biết,  tướng  thức,  tướng  duyên,  tướng  tăng  thượng,  tướng  nhân,  tướng  quả, 

tướng chung, tướng riêng, tướng nương tựa. 

 Hỏi: Thế nào là hết thảy pháp tướng có? 

 Đáp: Hết thảy pháp có tốt có xấu, có trong có ngoài, đối hết thảy pháp có tâm 

sanh, nên gọi là có. 

 Hỏi: Trong vô pháp cớ sao nói có tướng? 

 Đáp: Nếu vô pháp thì không gọi là pháp, chỉ vì ngăn có cho nên gọi là vô pháp, 

còn nếu thật có vô pháp, thời gọi là có; vì vậy nói hết thảy pháp  tướng có.  

 Tướng biết là khổ pháp trí, khổ loại trí hay biết Khổ đế, tập pháp trí, tập loại trí 

hay biết Tập đế; diệt pháp trí, diệt loại trí hay biết Diệt đế; đạo pháp trí, đạo loại 

trí hay biết Ðạo đế. Và thiện trí thế tục hay biết khổ; biết tập; biết diệt; biết đạo; 

cũng biết hư không và phi trí duyên biệt ( tức là hư không vô vi, phi trạch diệt vô 

 vi N.D); ấy gọi là tướng biết của hết thảy pháp. 

 Tướng thức (biết) là nhãn thức biết sắc, nhĩ thức biết tiếng, tỷ thức biết mùi, thiệt 

thức  biết  vị,  thân  thức  biết  xúc,  ý  thức  biết  pháp.  Hay  biết  mắt,  hay  biết  nhãn 

thức; hay biết tai, hay biết tiếng, hay biết nhĩ thức; hay biết mũi, hay biết mùi, hay 

biết tỷ thức; hay biết lưỡi, hay biết vị, hay biết thiệt thức; hay biết thân, hay biết 

xúc, hay biết thân thức; hay biết ý, hay biết pháp, hay biết ý thức; ấy gọi là tướng 

thức. 

 Tướng duyên là nhãn thức và pháp tương ưng với nhãn thức hay duyên sắc; nhĩ 

thức  và  pháp  tương  ưng  với  nhĩ  thức  hay  duyên  tiếng;  tỷ  thức  và  pháp  tương 

ưng với tỷ thức hay duyên mũi; thiệt thức và pháp tương ưng với thiệt thức hay 

duyên vị, thân thức hay pháp tương ưng với thân thức hay duyên xúc; ý thức và 

pháp tương ưng với ý thức hay duyên pháp. Hay duyên nhãn, hay duyên sắc, 

hay duyên nhãn thức; hay duyên tai, hay duyên tiếng, hay duyên nhĩ thức; hay 

duyên tỷ, hay duyên mũi, hay duyên tỷ thức; hay duyên thiệt, hay duyên vị, hay 

duyên  thiệt  thức;  hay  duyên  thân,  hay  duyên  xúc,  hay  duyên  thân  thức;  hay 

duyên ý, hay duyên pháp, hay duyên ý thức; ấy gọi là tướng duyên. 

 Tướng tăng thượng là, hết thảy pháp hữu vi vì mỗi mỗi tăng thượng. Vô vi pháp 

cũng có tăng thượng đối với hữu vi pháp; ấy gọi là tướng tăng thượng. 

 Tướng nhân quả là hết thảy pháp mỗi mỗi làm nhân, mỗi mỗi làm quả; ấy gọi là 

tướng nhân quả. 

 Tướng chung tướng riêng là, hết thảy pháp mỗi mỗi có tướng chung tướng riêng; 

như ngựa là tướng chung, trắng là tướng riêng; như người là tướng chung, nếu 

mất một cái tai, thời là tướng riêng; ấy gọi là tướng chung tướng riêng. 

 Tướng nương tựa là các pháp đều nương tựa cùng nhau; như cây cỏ núi sông 

nương tựa đất; đất nương tựa nước. Như vậy mỗi mỗi nương tựa nhau; ấy gọi 

là tướng nương tựa. Như vậy tướng môn một pháp thu nhiếp hết thảy pháp. 

Lại nữa, môn hai pháp thu nhiếp hết thảy pháp; đó là pháp sắc, vô sắc; pháp khả 

thấy,  không  khả  thấy;  pháp  có  đối  ngại,  không  đối  ngại;  pháp  hữu  lậu,  vô  lậu; 

pháp  hữu  vi,  vô  vi;  pháp  trong,  pháp  ngoài;  pháp  quán,  pháp  duyên;  pháp  có, 

pháp không; như vậy là các tướng môn hai pháp. 

Ba, bốn, năm, sáu cho đến tướng môn vô lượng pháp, thu nhiếp hết thảy pháp, 

các pháp ấy đều không; như trên nói. 

 Hỏi: Nếu đều không, cớ sao nói các danh tự hết thảy pháp? 

 Đáp:  Người  phàm  phu  đối  với  không  pháp,  vô  minh  điên  đảo  chấp  thủ  tướng, 

nên phát sanh các phiền não ái... nhân phiền não nên khởi các nghiệp; khởi các 

nghiệp nên vào các đạo; vào các đạo nên thọ các thân; thọ các thân nên thọ các 

khổ vui; như tằm nhả tơ, vô cớ tự mình nhả ra lại tự trói lấy mình, chịu khổ đốt 

nấu. Thánh nhân do lực trí tuệ thanh tịnh phân biệt hết thảy pháp gốc ngọn đều 

không,  muốn  độ  chúng  sanh  nên  nói  chỗ  chúng  sanh  đắm  trước  là  năm  uẩn, 

mười hai nhập, mười tám giới; các ngươi chỉ vì vô minh mà sanh năm uẩn, tự 

làm tự đắm, nếu thánh nhân chỉ thuyết về  không thời họ không thể đắc đạo, vì 

không sở nhân, không chỗ nhàm chán. 

 Hỏi: Ông nói hết thảy không, việc ấy không đúng, vì sao? Vì hết thảy pháp, mỗi 

mỗi nhiếp thủ tự tướng, như đất nhiếp thủ tướng cứng, nước nhiếp thủ tướng 

ướt, lửa nhiếp thủ tướng nóng, gió nhiếp thủ tướng động, tâm là tướng biết, tuệ 

là tướng biết, như vậy hết thảy pháp đều tự ở tướng nó, cớ sao nói không? 

 Đáp: Trong đoạn tánh không, tự tướng không ở trên đã phá rồi, nay sẽ nói lại: 

tướng không nhất định, không thể là tướng; như váng sữa, mật, keo, sáp... đều 

là tướng đất, khi hợp với  lửa, tự bỏ tướng nó, chuyển thành tướng ướt;  vàng, 

bạc,  đồng,  thiết  hợp  với  lửa  cũng  tự  bỏ  tướng  nó,  biến  thành  tướng  ướt;  như 

nước gặp lạnh thành băng, đổi làm tướng đất; như người ngủ say; người vào vô 

tâm định; cá trong băng giá, đều không tâm thức, bỏ tướng tâm nó, không giác 

tri gì; như tuệ là tướng biết, khi vào thật tướng các pháp, thời không còn giác tri, 

tự bỏ tướng biết. Cho nên các pháp không có tướng nhất định. 

Lại nữa, nếu bảo các pháp có tướng nhất định cũng không đúng, vì sao? Vì như 

tướng của pháp vị lai, không nên đi đến hiện tại; nếu đến hiện tại thời bỏ tướng 

vị lai; nếu không bỏ tướng vị lai mà vào hiện tại, thời vị lai là hiện tại, là không có 

quả báo vị lai; nếu hiện tại đi vào quá khứ, thời bỏ tướng hiện tại; nếu không bỏ 

tướng hiện tại mà vào quá khứ, thời quá khứ là hiện tại. Có các lỗi như vậy, nên 

biết các pháp không có tướng nhất định. 

Lại nữa, nếu bảo pháp hữu vi, nhất định có ba tướng là sanh, trụ, diệt, pháp vô 

vi cũng có ba tướng là bất sanh, bất trụ, bất diệt. Ông cho pháp phi trí duyên diệt 

trong đời vị lai, ( tức là phi trạch diệt vô vi – N.D); ấy là pháp hữu vi mà không có 

tướng hữu vi. Nếu ông cho phi trí duyên tận là tướng diệt; ấy cũng không đúng, 

vì  sao?  Vì  vô  thường  diệt  tận,  ấy  gọi  là  tướng  diệt;  chứ  chẳng  phải  vì  phi  trí 

duyên diệt, nên gọi là tướng diệt. Như vậy mỗi mỗi không có tướng nhất định; 

nếu có tướng nhất định mà chẳng không, việc ấy không đúng! 

 Hỏi: Phải thật có pháp, chẳng không; vì phàm phu và thánh nhân biết khác nhau. 

Pháp  của  phàm  phu  biết  là  hư  vọng;  pháp  của  thánh  nhân  biết  là  chân  thật; 

nương  thánh  trí  thật  nên  bỏ  pháp  hư  vọng,  không  thể  nương  hư  vọng  bỏ  hư 

vọng? 

 Đáp: Vì phá chỗ biết của phàm phu, cho nên nói thánh trí; nếu không pháp phàm 

phu thời không có pháp thánh; như không bệnh thời không  có thuốc. Cho nên 

Kinh nói lìa pháp phàm phu, thời không có pháp thánh; tánh của pháp phàm phu 

tức là thánh pháp. 

Lại nữa, thánh nhân đối với các pháp không thủ tướng cũng không đắm trước, vì 

vậy thánh pháp là chân thật; còn phàm phu đối với các pháp thủ tướng và đắm 

trước,  vì  vậy  pháp  phàm  phu  là  hư  vọng.  Thánh  nhân  tuy  dùng  mà  không  thủ 

tướng, không thủ tướng nên không có tướng nhất định, như vậy không nên cật 

nạn.  Ở  địa  vị  phàm  phu  đắm  pháp  nên  phân  biệt  là  thánh  pháp,  là  phàm  phu 

pháp; nếu ở địa vị hiền thánh thời không phân biệt, chỉ vì dứt bệnh cho chúng 

sanh nên nói là hư là thật, như nói: Phật ngữ chẳng hư chẳng thật, chẳng trói 

chẳng mở, chẳng một chẳng khác. Thế nên không phân biệt, thanh tịnh như hư 

không. 

Lại nữa, nếu pháp chẳng đều không, thời chẳng nên nói  không lý luận là tướng 

người  trí;  cũng  chẳng  nên  nói   không  lãnh  thọ,  không  đắm  trước,  không  chỗ 

 nương tựa, không, vô tướng, vô tác là chơn pháp. 

 Hỏi: Nếu hết thảy pháp không, thời chính đó cũng là thật, cớ sao nói không thật? 

 Đáp: Nếu hết thảy pháp không, giả sử cho nó là có pháp, thời nó đã vào trong 

hết thảy pháp bị phá; nếu cho nó là không pháp, thời không nên vấn nạn. 

 Hỏi: Nếu “hết thảy pháp không” là thật, sao trong tam tạng Phật phần nhiều nói 

vô thường, khổ, không, vô ngã, như Kinh nói: Phật bảo các Tỳ-kheo, Ta nói pháp 

cho các ông, gọi là đệ nhất nghĩa không. Thế nào là Ðệ nhất nghĩa không? Mắt 

sanh không từ đâu lại, diệt không đi về đâu, chỉ có nghiệp của nghiệp quả báo, 

chứ người làm là không thể có được; tai, mũi, lưỡi, thân, ý, cũng như vậy. Trong 

đây nếu nói sanh không từ đâu đến, diệt không đi về đâu, thường pháp là không 

thể  có  được,  cho  nên  vô  thường,  chỉ  có  nghiệp  và  nghiệp  quả  báo,  mà  người 

làm là không thể có được; ấy là đệ nhất nghĩa không trong pháp Thanh văn, cớ 

sao nói hết thảy pháp không? 

 Đáp: Chấp ta là cội gốc của hết thảy phiền não, trước chấp năm uẩn làm ta, sau 

chấp ngoại vật làm của ta. Vì bị  cái ta trói buộc nên sanh tham, giận; nhân tham 

giận nên khởi nghiệp, như Phật nói:  Không người làm là phá chấp ta trong hết 

thảy pháp. Nếu nói mắt sanh không từ đâu đến, diệt không đi về đâu, tức là nói 

mắt vô thường; nếu vô thường tức là khổ, khổ tức là không ta, không của ta. Ta, 

của  ta  không  có,  nên  tâm  không  đắm  trước  hết  thảy  pháp.  Vì  tâm  không  đắm 

trước, nên không sanh kiết sử. Không sanh kiết sử, thì cần gì nói không. Vì vậy 

trong  tam  tạng  phần  nhiều  nói  vô  thường,  khổ,  không,  vô  ngã,  mà  không  nói 

nhiều về hết thảy pháp không. 

Lại nữa, chúng sanh tuy nghe Phật nói vô thường, khổ, không, vô ngã, mà cứ hý 

luận về các pháp. Vì hạng người ấy nên mới nói các pháp không; nếu không ta 

cũng không của ta, ấy tức là vào nghĩa không. 

 Hỏi: Cớ sao Phật nói có nghiệp có quả báo; nếu có nghiệp có quả báo ấy thời 

chẳng không? 

 Đáp: Phật dạy pháp có hai: 1. Là không ngã. 2. Là không pháp. Vì hạng người 

chấp có cái ta thường, nên vì họ nói  không người làm; vì hạng người chấp đoạn 

diệt, nên vì họ mà nói có  nghiệp, có quả báo. Nếu người nghe nói  không người 

 làm  trở lại rơi  vào chấp đoạn diệt, nên vì họ nói   có nghiệp, có nghiệp quả báo. 

Năm uẩn có thể tạo nghiệp mà không đi đến đời sau, nhân năm uẩn này tương 

tục  sanh  năm  uẩn  khác  thọ  nghiệp  quả  báo.  Cho  nên  nói  thọ  nghiệp  quả  báo; 

như mẹ và con thân tuy khác mà có nhân duyên liên hệ nên mẹ uống thuốc mà 

con lành bệnh. Như vậy năm uẩn đời nay, đời sau tuy khác nhau mà nhân duyên 

của nghiệp tội phước tương tục, nên từ năm uẩn đời nay tạo quả báo năm uẩn 

đời sau. 

Lại nữa, có người tìm cầu tướng các pháp và đắm vào một pháp hoặc có hoặc 

không; hoặc thường hoặc vô thường. Vì đắm pháp nên pháp mình thì ưa, pháp 

người  thì  ghét,  mà  khởi  nghiệp  ác.  Phật  vì  hạng  người  đó  nên  nói  các  pháp 

không. Các pháp không thời không có pháp, vì sao? Vì pháp đáng ưa hay sanh 

kiết sử, sanh kiết sử thời làm nhân duyên cho vô minh; nếu sanh vô minh, làm 

sao mà thật được, ấy là pháp không. 

Lại nữa, chúng sanh có hai hạng: 1. Hạng đắm thế gian, 2. Hạng cầu ra khỏi thế 

gian. Hạng cầu ra khỏi thế gian có thượng, trung, hạ. Thượng là hạng lợi căn, có 

đại tâm cầu Phật đạo; trung là hạng trung căn, cầu Bích-chi Phật đạo; hạ là hạng 

độn căn, cầu Thanh văn đạo. Vì hạng người cầu Phật đạo mà nói sáu Ba-la-mật 

và pháp không; vì hạng cầu Bích-chi Phật mà nói mười hai nhân duyên và pháp 

độc hành; vì hạng cầu Thanh văn đạo, mà nói chúng sanh không và bốn chân 

đế. Hàng Thanh văn sợ ghét sanh tử, nghe nói chúng sanh không và bốn chân 

đế, vô thường, khổ, không, vô ngã, không hý luận các pháp; như nai trong vòng 

vây bị trúng tên độc, chỉ một mực cầu thoát, không còn nghĩ gì khác hơn. Hạng 

Bích-chi  Phật  tuy  chán  già,  bệnh,  chết,  vẫn  còn  có  thể  một  phần  quán  nhân 

duyên thâm sâu và có thể một phần độ chúng sanh; ví như con tê giác ở trong 

vòng  vây,  tuy  bị  trúng  tên  độc  vẫn  còn  có  thể  quyến  luyến  con  nó.  Bồ-tát  tuy 

chán già, bệnh, chết, vẫn có thể quán thật tướng các pháp; cứu xét sâu tột vào 

mười hai nhân duyên, thông đạt pháp không, vào vô lượng pháp tánh; ví như voi 

bạch hương chúa, ở trong vòng vây thợ săn, tuy bị tên bắn vẫn nhìn xem người 

thợ săn, tâm không sợ hãi, lại đem kẻ tùy tùng bước đi an ổn. Vì vậy, trong Tam 

Tạng không nói nhiều về pháp không. 

Hoặc có kẻ Phạm-chí lợi  căn, tìm thật tướng các pháp, không chán già, bệnh, 

chết, đắm các thứ pháp tướng. Phật vì hạng ấy nên nói pháp không. Ðó  là đối 

với Tiên ni Phạm-chí Phật không nói năm uẩn tức là thật, cũng không nói lìa năm 

uẩn là thật. 

Lại đối với Phạm-chí Cưỡng Luận, Phật đáp: Trong pháp Ta không thọ nhận có 

và không, cớ sao ông luận có và không, ấy là hý luận pháp, chỗ sanh ra kiết sử. 

Lại, kinh Ðại Không trong Tạp A-hàm nói: hai thứ không là chúng sanh không và 

pháp không. 

Trong kinh La-đà nói: sắc uẩn phá liệt phân tán làm cho không có gì. 

Trong kinh Phiệt dụ nói: Pháp còn nên bỏ, huống là phi pháp. 

Trong kinh Ba-la-diên, kinh Lợi chúng nói: Người trí đối với hết thảy pháp không 

lãnh  thọ,  không  chấp  trước.  Nếu  lãnh  thọ,  chấp  trước  pháp  thời  sanh  hý  luận; 

nếu không nương tựa thời không có luận gì. 

Các thánh nhân đắc đạo đối với các pháp, không lấy không bỏ. Nếu không lấy 

bỏ, thì có thể lìa hết các kiến chấp. 

Như vậy trong tam tạng nơi nói pháp không; ấy gọi là hết thảy pháp không. 

 15.  Bất  khả  đắc  không:  Có  người  nói  trong  5  uẩn,  12  nhập,  18  giới  ngã  và 

thường là không thể có được, cho nên gọi là bất khả đắc không. 

Có người nói: trong các nhân duyên cầu thật pháp không thể có được; như trong 

năm  ngón  tay,  tìm  nắm  tay  không  thể  có  được,  cho  nên  gọi  là  bất  khả  đắc 

không. 

Có người nói: hết thảy pháp và nhân duyên rốt ráo không thể có được, cho nên 

gọi là bất khả đắc không. 

 Hỏi: Cớ sao gọi là bất đắc khả không? Vì trí lực kém, nên không thể có được; 

hay vì thật không, nên không thể có được? 

 Đáp:  Các  pháp  thật  không,  cho  nên  không  thể  có  được,  chẳng  phải  do  trí  lực 

kém. 

 Hỏi: Nếu như vậy, với rốt ráo không, tự tướng không, không khác; sao nay còn 

nói lại bất khả đắc không? 

 Đáp: Nếu người nghe nói các không trên là hoàn toàn không có, trong lòng sợ 

sệt nghi hoặc, nay nói lý do không là vì tìm không thể có được; để dứt chỗ nghi 

sợ cho họ, nên Phật dạy bất khả đắc không, vì cớ sao? Vì Phật dạy ta từ khi mới 

phát tâm cho đến khi thành Phật, và mười phương Phật, đối với trong hết thảy 

pháp, tìm thật tánh không thể có được; ấy gọi là bất khả đắc không. 

 Hỏi: Việc ấy bất khả đắc? 

 Đáp: Hết thảy pháp cho đến Vô dư Niết-bàn không thể có được, cho nên gọi là 

bất khả đắc không. 

Lại nữa, hành giả ngộ được bất khả đắc không ấy, thời không đắc ba độc, bốn 

dòng, bốn trói, năm triền cái, sáu ái, bảy sử, tám tà, chín kiết, mười ác, các tệ ác 

cấu nhiễm, trói buộc đều không thể có được, nên gọi là bất khả đắc không. 

 Hỏi: Nếu như vậy, tu hành bất khả đắc không, thời đắc pháp gì? 

 Đáp:  Ðắc  giới,  định,  tuệ,  đắc  bốn  quả  Sa-môn,  năm  căn,  năm  chúng  vô  học 

(năm uẩn vô lậu – N.D), sáu xả pháp, bảy giác chi, tám Thánh đạo phần, chín 

thứ  đệ  định,  mười  pháp  vô  học  ( bậc  vô  học  A-la-hán  thành  tựu  mười  pháp  vô 

 học: vô học chánh kiến, vô học chánh tư duy, vô học chánh ngữ, vô học chánh 

 nghiệp, vô học chánh mạng, vô học chánh tinh tấn, vô học chánh niệm, vô học 

 chánh định, vô học chánh giải thoát, vô học chánh trí  – N.D), như vậy là được 

pháp Thanh văn. Nếu có được Bát-nhã ba-la-mật thời đầy đủ sáu Ba-la-mật, và 

công đức mười địa. 

 Hỏi: Trên kia nói hết thảy pháp cho đến Niết-bàn là không thể có được; sao nay 

nói được giới, định, tuệ cho đến công đức mười địa? 

 Ðáp: Pháp ấy tuy được, đều đưa tới bất khả đắc không. Vì không lãnh thọ chấp 

trước ấy, gọi là bất khả đắc; vì là pháp vô vi, nên gọi là bất khả đắc; vì là thánh 

đế, nên gọi là bất khả đắc; vì là đệ nhất nghĩa đế, nên gọi là bất khả đắc. Thánh 

nhân tuy được các công đức vì vào Vô dư Niết-bàn, nên không cho là được; còn 

phàm phu thì cho là được lớn; như con sư tử tuy có làm không tự cho là lạ, các 

loài khác thấy cho là hy hữu. Thánh nhân tuy có đắc mà không cho là được; ấy 

gọi là bất khả đắc không. 

 16, 17, 18. Vô pháp không, hữu pháp không, vô pháp hữu pháp không: Vô pháp 

không là, có người nói: Vô pháp tức là pháp đã diệt. Pháp diệt ấy là không, nên 

gọi là vô pháp không. Hữu pháp không là các pháp nhân duyên hòa hợp sanh, 

cho nên có pháp. Hữu pháp ấy không có, nên gọi là hữu pháp không. Vô pháp 

hữu  pháp  không  là  tìm  tướng  vô  pháp  hữu  pháp  không  thể  có  được;  ấy  là  vô 

pháp hữu pháp không. 

Lại  nữa,  quán  vô  pháp  hữu  pháp  không,  cho  nên  gọi  là  vô  pháp  hữu  pháp 

không. 

Lại nữa, hành giả quán các pháp sanh,  diệt, hoặc hữu môn, hoặc vô môn; đối 

sanh  môn  thì  sanh  mừng,  đối  diệt  môn  thì  sanh  lo.  Hành  giả  quán  pháp  sanh 

không, thời diệt tâm mừng; quán pháp diệt không, thời diệt tâm lo, vì cớ sao? Vì 

sanh không được gì, diệt không mất gì. Vì để trừ thế gian tham ưu nên gọi là vô 

pháp hữu pháp không. 

Lại nữa, trong mười tám không, ba phẩm không đầu phá hết thảy pháp, ba phẩm 

không  sau  cũng  phá  hết  thảy  pháp:  Hữu  pháp  không,  phá  hết  thảy  pháp  khi 

sanh,  khi  trụ;  vô  pháp  không,  phá  hết  thảy  pháp  thì  diệt;  vô  pháp  hữu  pháp 

không, phá chung cả sanh diệt một lúc. 

Lại nữa, có người nói: pháp quá khứ vị lai không, ấy gọi là vô pháp không; pháp 

hiện tại và pháp vô vi không, ấy gọi là hữu pháp không, vì cớ sao? Vì pháp quá 

khứ diệt mất, biến dị quy về không; pháp vị lai nhân duyên chưa hòa hợp, chưa 

sanh, chưa có, chưa xuất, chưa khởi, vì vậy nên gọi là vô pháp. Quán biết pháp 

hiện tại và pháp vô vi hiện có, ấy là hữu pháp. Cả hai pháp đó đều không, nên 

gọi là vô pháp hữu pháp không. 

Lại nữa, có người nói: pháp vô vi không sanh, trụ, diệt, ấy gọi là vô pháp; pháp 

hữu vi có sanh trụ, diệt, ấy gọi là hữu pháp. Các không như vậy, gọi là vô pháp 

hữu pháp không. 

Ấy là Bồ-tát muốn an trụ nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, nên học 

Bát-nhã ba-la-mật. 

 (Hết cuốn 31 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 32 

Chương 44 

Giải Thích: Nghĩa Bốn Duyên 

Kinh: Bồ-tát ma-ha-tát muốn biết nhân duyên, thứ đệ duyên, duyên duyên, tăng 

thượng duyên của các pháp, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Hết thảy pháp hữu vi đều từ bốn duyên sanh, đó là: nhân duyên, thứ đệ 

duyên, duyên duyên, tăng thượng duyên. 

 Nhân duyên: tương ưng nhân, cọng sanh nhân, tự chủng nhân, biến nhân, báo 

nhân. Năm nhân ấy gọi là nhân duyên. 

Lại nữa, hết thảy pháp hữu vi, cũng gọi là nhân duyên. 

 Thứ đệ duyên (duyên thứ lớp): trừ tâm tâm số pháp quá khứ, hiện tại và tối hậu 

của A-la-hán, các tâm tâm số pháp quá khứ, hiện tại khác đều có thể làm thứ đệ 

duyên; ấy gọi là thứ đệ duyên. 

 Duyên duyên, tăng thượng duyên: là tất cả pháp. 

Lại nữa, Bồ-tát muốn biết tướng riêng tướng chung của bốn duyên, nên học Bát-

nhã ba-la-mật. 

 Hỏi: Như trong Bát-nhã ba-la-mật, bốn duyên đều không thể có được, vì cớ sao? 

Vì nếu trong nhân trước đã có quả, việc ấy không đúng; trong nhân trước không 

có  quả,  cũng  không  đúng.  Nếu  trước  có  quả,  thời  không  cần  nhân;  nếu  trước 

không quả mà vẫn có, thời cũng có thể từ không nhân mà sanh. 

Lại nữa, thấy quả từ nhân sanh, nên gọi là nhân, nếu trước không quả, làm sao 

gọi là nhân. 

Lại nữa, nếu quả từ nhân sanh, quả tức thuộc nhân, nhân không tự tại, lại thuộc 

nhân khác. Nếu nhân không tự tại sao nói quả chỉ từ nhân ấy sanh. Do các việc 

như vậy, nên biết không có nhân duyên. 

Lại, tâm tâm số pháp quá khứ đều đã diệt, không tạo tác được gì, làm sao có thể 

làm thứ đệ duyên. Hiện tại có tâm thời không thứ đệ, nếu làm thứ đệ cho tâm 

sắp sanh trong đời vị lai, thời tâm vị lai chưa có, làm sao cùng làm thứ đệ, như 

vậy thời không thứ đệ duyên. 

Nếu như hết thảy pháp vô tướng, vô duyên, cớ sao nói  duyên duyên?  

Nếu hết thảy pháp không thuộc gì, không nương gì, tất cả đều bình đẳng, cớ sao 

nói tăng thượng duyên? 

Như vậy bốn duyên đều không thể có được, cớ sao nói: muốn biết bốn duyên 

nên học Bát-nhã ba-la-mật? 

 Ðáp: Ông không biết tướng Bát-nhã ba-la-mật, vì vậy nên nói trong Bát-nhã ba-

la-mật,  bốn  duyên  đều  không  thể  có  được.  Bát-nhã  ba-la-mật  đối  với  hết  thảy 

pháp không bỏ, không phá, rốt ráo thanh tịnh, không các hý luận; như Phật nói 

có bốn duyên, chỉ vì người thiếu trí, chấp trước nơi bốn duyên mà sanh tà luận. 

Vì để phá chấp trước ấy, nên nói các pháp thật không, không phá hoại gì, như 

tâm  pháp  do  nhân  duyên  nội  xứ  ngoại  xứ  ( sáu  căn  sáu  trần  –  N.D)  hòa  hợp 

sanh,  tâm  ấy  như  huyễn  như  mộng,  hư  dối  không  có  tánh  nhất  định.  Tâm  số 

pháp cũng như vậy, tâm số pháp cọng sanh với tâm ấy là thọ, tưởng, tư... Tâm 

số pháp ấy với tâm đồng tướng, đồng duyên, nên gọi là tương ưng. Tâm lấy tâm 

số pháp tương ưng làm nhân, tâm số pháp lấy tâm tương ưng làm nhân, ấy gọi 

là tương ưng nhân. 

 Tương ưng nhân: ví như người thân hữu tri thức hòa hợp nhau làm thành sự. 

 Cọng sanh nhân:  hết thảy pháp hữu  vi,  đều có cọng sanh nhân. Vì cọng sanh 

nên giúp đỡ nhau; ví như anh em đồng sanh, nên giúp đỡ lẫn nhau. 

 Tự chủng nhân: hạt giống thiện quá khứ là nhân của thiện pháp trong đời hiện 

tại, vị lai; hạt giống thiện quá khứ, hiện tại là nhân của thiện pháp trong đời vị lai. 

Bất thiện vô ký cũng như vậy. Như vậy hết thảy pháp, đều có cái nhân hạt giống 

của chính mình. 

 Biến nhân: kiết sử do thấy và tu Khổ đế, Tập đế mà được đoạn trừ là nhân của 

hết thảy pháp cấu nhiễm; ấy là biến nhân. 

 Báo nhân: do nhân duyên hành nghiệp nên thọ quả báo thiện ác, ấy là báo nhân. 

Năm nhân ấy gọi là  nhân duyên. 

Tâm tâm số pháp thứ lớp nối nhau không xen hở, nên gọi là  thứ đệ duyên (tức 

đẳng vô gián duyên). 

Tâm tâm số pháp duyên theo sáu trần phát sanh, nên gọi là  duyên duyên. 

Khi các pháp sanh, không làm chướng ngại nhau; ấy là   vô chướng duyên (tức 

tăng thượng duyên). 

Lại  nữa,  tâm  tâm  số  pháp  từ  bốn  duyên  sanh;  vô  tưởng,  diệt  tận  định  từ  ba 

duyên sanh, trừ duyên duyên; các tâm bất tương ưng hành khác và sắc, từ hai 

duyên sanh, trừ thứ đệ duyên và duyên duyên. 

Các pháp hữu vi tánh yếu kém, nên không có pháp nào từ một duyên sanh. 

Tâm tâm số pháp do quả báo sanh thì từ năm nhân sanh, vô phú vô ký, vì chẳng 

phải pháp ô cấu nên trừ biến nhân. Các phiền não cũng từ năm nhân sanh, trừ 

báo nhân, vì cớ sao? Vì các phiền não là hữu phú; còn báo là vô phú (vô ký) nên 

trừ  báo  nhân.  Sắc  do  quả  báo  sanh  và  tâm  bất  tương  ưng  hành  từ  bốn  nhân 

sanh; vì nó chẳng chẳng phải tâm tâm số pháp nên trừ tương ưng nhân; vì nó là 

pháp vô phú vô ký, nên trừ biến nhân. Sắc nhiễm ô và các tâm bất tương ưng 

hành cũng từ bốn nhân sanh. Vì nó chẳng phải tâm tâm số pháp nên trừ tương 

ưng nhân; và vì nó cấu nhiễm nên trừ báo nhân. Các tâm tâm số pháp khác, trừ 

vô lậu tâm ban đầu, đều từ bốn nhân sanh, trừ báo nhân, biến nhân, vì cớ sao? 

Vì chẳng phải vô ký nên trừ báo nhân, và vì chẳng phải ô cấu nên trừ biến nhân. 

Các  pháp  bất  tương  ưng  khác  là  sắc  và  tâm  bất  tương  ưng  hành,  nếu  có  tự 

chủng  nhân  thời  từ  ba  nhân  sanh,  trừ  tương  ưng  nhân,  báo  nhân,  biến  nhân. 

Nếu  không  có  tự  chủng  nhân  thời  từ  hai  nhân  sanh,  là  cọng  sanh  nhân  va  vô 

chướng nhân. Tâm tâm số pháp vô lậu ban đầu, từ ba nhân sanh, là tương ưng 

nhân,  cọng  sanh  nhân,  vô chướng nhân. Sắc  và các tâm bất tương  ưng hành 

trong tâm vô lậu ban đầu ấy, từ hai nhân sanh, là cọng sanh nhân và vô chướng 

nhân. Không một pháp nào từ một nhân sanh, hoặc từ sáu nhân sanh; ấy gọi là 

bốn duyên. 

Bồ-tát thực hành Bát-nhã ba-la-mật quán bốn duyên như vậy, tâm không vướng 

mắc; tuy phân biệt pháp ấy, mà biết nó không, đều như huyễn hóa; trong huyễn 

hóa tuy có các sai biệt, người trí quán nó, biết không có thật, chỉ dối gạt con mắt. 

Vì phân biệt biết pháp người phàm phu đều là người điên đảo hư dối mà không 

thật, nên có bốn duyên. Như vậy thế nào là thật? Pháp hiền thánh nhân từ pháp 

phàm phu sanh, nên cũng không thật; như đã nói trong chương 18 không. 

Bồ-tát ở trong Bát-nhã ba-la-mật, không có một pháp có tánh nhất định khả thủ 

nên không thể phá. Vì chúng sanh chấp trước vào không pháp do nhân duyên 

sanh nên gọi là có thể phá; ví như trẻ con thấy trăng trong nước, tâm sanh ưa 

đắm, muốn lấy mà không thê lấy được, tâm lại ưu não. Người trí dạy rằng: tuy 

có thể mắt thấy, mà không thể tay lấy, đây chỉ phá cái có thể lấy, không phá cái 

có thể thấy. Bồ-tát quán biết các pháp từ bốn duyên sanh, mà không chấp thủ 

tướng nhất định trong bốn duyên. Bốn duyên hòa hợp sanh như trong nước, tuy 

là hư dối không có gì, nhưng phải từ trăng và nước làm nhân duyên sanh, chứ 

không  từ  duyên  khác  có  được.  Các  pháp  cũng  như  vậy,  mỗi  mỗi  tự  do  nhân 

duyên sanh, không có thật nhất định. Vì vậy nên nói: Bồ-tát muốn như thật biết 

tướng  nhân  duyên,  thứ  đệ  duyên,  duyên  duyên,  tăng  thượng  duyên,  nên  học 

Bát-nhã ba-la-mật. 

 Hỏi: Nếu muốn biết rộng nghĩa bốn duyên, nên học A-tỳ-đàm, cớ sao trong đây 

nói muốn biết nghĩa bốn duyên, nên học Bát-nhã ba-la-mật? 

 Ðáp: Nghĩa bốn duyên trong A-tỳ-đàm kẻ sơ học như nắm được chỗ thật của nó, 

lại tìm vào sâu hơn mà bị rơi trong tà kiến; như trước đã nói trong đoạn nghĩa 

phá bốn duyên. 

Lại nữa, sở nhân của các pháp là nhân nơi bốn duyên, bốn duyên lại nhân nơi 

cái gì? Nếu có nhân thời vô cùng, nếu không nhân thời vô thỉ, nếu vô thỉ thời vô 

nhân;  nếu  vậy  thời  hết  thảy  pháp  đều  nên  phải  vô  nhân!  Nếu  có  thỉ,  thỉ  thời 

không có sở nhân. Nếu không sở nhân mà có, thời không đợi nhân duyên. Nếu 

vậy thời hết thảy pháp cũng không đợi nhân duyên mà có. 

Lại nữa, các pháp từ nhân duyên sanh có hai thứ: hoặc trong nhân duyên trước 

đã có, thời không đợi nhân duyên mà sanh, thời chẳng phải nhân duyên; hoặc 

trong nhân duyên trước không có, thời không có mỗi mỗi nhân duyên. Vì hý luận 

bốn duyên, nên có các lỗi như vậy, còn như Bát-nhã ba-la-mật là không, bất khả 

đắc, thời không có các lỗi như vậy; như người thế gian mắt, tai thấy sanh, già, 

bệnh, chết, ấy thời là có, mà tìm kỹ tướng nó thời không thể có được. Vì vậy nên 

trong Bát-nhã ba-la-mật, chỉ trừ tà kiến mà không phá bốn duyên. 

Cho nên nói: muốn biết bốn duyên, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh:  Muốn  biết  các  pháp  như,  pháp  tánh,  thật  tế,  nên  học  Bát-nhã  ba-la-mật. 

Này Xá-lợi-phất, Bồ-tát ma-ha-tát nên như vậy trụ trong Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Các pháp  Như có hai: 1. Mỗi mỗi tướng. 2. Thật tướng. 

Mỗi  mỗi  tướng  là  như  đất  tướng  cứng,  nước  tướng  ướt,  lửa  tướng  nóng,  gió 

tướng động. Như vậy phân biệt các pháp đều tự có tướng riêng. 

Thật tướng, nơi mỗi tướng ấy phân biệt tìm thật thể không thể có được, không 

thể  phá,  không  các  quấy  lỗi.  Như  trong  đoạn  Tự  tướng  không  đã  nói:  đất  nếu 

thật là tướng cứng, cớ sao keo, sáp... khi gặp lửa thì bỏ tự tánh nó ( ở đây chữ 

 tướng,  tánh  đồng  nghĩa  –  N.D);  người  có  thần  thông  vào  đất  như  nước?  Lại 

phân  tán  cây,  đá,  thời  mất  tướng  cứng?  Lại  phá  đất  để  làm  thành  vi  trần,  lấy 

phương  hướng  phá  vi  trần,  cuối  cùng  quay  về  không,  cũng  mất  tướng  cứng? 

Như vậy suy tìm tướng đất không thể có được. Nếu không thể có được, vậy nó 

thật đều không, “không” là thật tướng của đất. Tất cả tướng riêng đều cũng như 

vậy; ấy gọi là  Như.  

 Pháp tánh: như trước nó mỗi mỗi pháp  không, không có phẩm trật sai khác, ấy 

là như: đồng là  một không, ấy là pháp tánh. 

Pháp tánh ấy cũng có hai: 1. Dùng tâm không chấp trước phân biệt các pháp, tự 

có tánh riêng. 2. Gọi là vô lượng pháp, đó là thật tướng các pháp. Như kinh Trì 

Tâm nói: pháp tánh vô lượng, hàng Thanh văn tuy đắc pháp tánh, vì trí có lượng 

nên không thể nói vô lượng; như người tuy đi đến biển lớn, vì đồ đựng nhỏ nên 

không thể lấy vô lượng nước, ấy là pháp tánh. 

 Thật tế: Lấy pháp tánh làm chỗ thật chứng, nên gọi là tế. Lại như A-la-hán gọi là 

trú nơi thật tế. 

 Hỏi: Như, pháp tánh, thật tế, ba sự là một hay là khác? Nếu một cớ sao nói ba, 

nếu ba thời nay nên phân biệt nói? 

 Ðáp: Ba ấy đều là tên khác của thật tướng các pháp, vì cớ sao? Vì phàm phu vô 

trí, đối hết thảy pháp khởi tâm tà quán cho là thường, lạc, tịnh, thật, ngã... còn đệ 

tử Phật quán đúng như bổn tướng các pháp, khi ấy không thấy thường, ấy gọi là 

vô  thường;  không  thấy  vui,  ấy  gọi  là  khổ;  không  thấy  tịnh,  ấy  gọi  là  bất  tịnh; 

không thấy thật, ấy  gọi là không; không  thấy ngã  ấy gọi là  vô ngã. Nếu không 

thấy thường mà lại thấy lại thấy vô thường, ấy là vọng kiến; thấy khổ, không, vô 

ngã, bất tịnh cũng như vậy, ấy gọi là như. Như là đúng như bổn tướng, không 

thể phá hoại. Vì vậy nên Phật nói ba pháp là pháp ấn, đó là hết thảy pháp hữu vi 

vô thường ấn, hết thảy pháp vô ngã ấn, Niết-bàn tịch diệt ấn. 

 Hỏi:  Ba  pháp  ấn  ấy,  trong  Bát-nhã  ba-la-mật,  đều  phá  hoại  hết,  như  Phật  bảo 

Tu-bồ-đề:  nếu  Bồ-tát  ma-ha-tát  quán  sắc  thường,  là  không  thực  hành  Bát-nhã 

ba-la-mật;  quán  sắc  vô  thường  là  không  thực  hành  Bát-nhã  ba-la-mật.  Quán 

khổ, lạc, ngã, vô ngã, tịch diệt, phi tịch diệt cũng như vậy, như vậy cớ sao gọi là 

pháp ấn? 

 Ðáp:  Hai  Kinh  đều  là  Phật  dạy.  Như  trong  kinh  Bát-nhã  ba-la-mật,  rõ  ràng  nói 

thật tướng các pháp. Người có điên đảo chấp trước thường, nên bỏ thường kiến 

mà không chấp trước tướng vô thường, ấy gọi là pháp ấn; chứ không phải bỏ 

thường chấp trước vô thường, cho là pháp ấn được. Ngã, cho đến tịch diệt cũng 

như  vậy.  Trong  Bát-nhã  ba-la-mật  phá  cái  kiến  chấp  vô  thường...  chứ  không 

phải phá cái không lãnh thọ không chấp trước. Ðược các pháp Như rồi, thời vào 

pháp tánh, diệt các quán niệm, không sanh dị tín, tánh nó tự như vậy; ví như trẻ 

con thấy trăng trong nước, vào nước để tìm, tìm không được liền sầu. Người trí 

nói: tánh nó tự như vậy, chớ ưu sầu, khéo vào pháp tánh ấy là thật tế. 

 Hỏi: Trong giáo pháp Thanh văn cớ sao không nói là như, pháp tánh, thật tế; mà 

trong giáo pháp Ðại thừa nơi nơi đều nói? 

 Ðáp: Trong giáo pháp Thanh văn cũng có chỗ nói, chỉ ít thôi. Như trong kinh Tạp 

A-hàm  nói:  có  một  Tỳ-kheo  hỏi  Phật:  mười  hai  nhân  duyên  là  Phật  làm  hay 

người khác làm? Phật bảo Tỳ-kheo: Ta không làm mười hai nhân duyên, cũng 

chẳng  phải  người  khác  làm.  Có  Phật  không  Phật,  các  pháp  như,  pháp  tướng, 

pháp vị thường có, đó là cái này có nên cái kia có; cái này sanh nên cái kia sanh; 

như vô minh làm nhân duyên nên có các hành; các hành làm nhân duyên nên có 

thức; cho đến già chết làm nhân duyên nên có ưu, bi, khổ, não. Cái này không 

nên cái kia không; cái này diệt nên cái kia diệt; như vô minh diệt nên các hành 

diệt, các hành diệt nên thức diệt; cho đến già chết diệt nên ưu, bi, khổ, não diệt. 

Pháp sanh diệt như vậy, có Phật không Phật, vẫn thường như vậy, ấy là chỗ nói 

Như. 

Lại như kinh Xá-lợi-phất sư tử hống trong Tạp A-hàm nói: Phật hỏi Xá-lợi-phất 

một cú nghĩa, ba lần hỏi ba lần không thể đáp. Phật khai thị cho Xá-lợi-phất chút 

ít rồi vào tịnh thất. Xá-lợi-phất nhóm các Tỳ-kheo, nói với các Tỳ-kheo rằng: Phật 

chưa  khai  thị  đầu  mối  sự  việc  cho  tôi,  nên  tôi  không  thể  đáp  liền.  Nay  tôi  đối 

pháp ấy, qua bảy ngày bảy đêm diễn nói việc ấy không cùng tận. 

Lại có một Tỳ-kheo bạch Phật: sau khi Phật vào tịnh thất, Xá-lợi-phật cất tiếng 

rống sư tử mà tự tán thán. 

Phật bảo Tỳ-kheo: Xá-lợi-phất nói thật không hư dối, vì cớ sao? Vì Xá-lợi-phất 

khéo thông đạt pháp tánh. 

Trong giáo pháp Thanh văn, quán tướng sanh diệt các pháp, ấy là  như; diệt hết 

thảy các quán niệm, được thật tướng các pháp; ấy là chỗ nói  Pháp tánh. 

 Hỏi: Chỗ ấy chỉ nói như, pháp tánh, còn chỗ nào nói thật tế? 

 Ðáp: Hai việc ấy vì có nhân duyên khởi  nên nói, còn thật tế không nhân duyên 

nên không nói thật tế. 

 Hỏi: Thật tế tức là Niết-bàn, vì Niết-bàn mà Phật nói mười hai bộ kinh, cớ sao nói 

không nhân duyên? 

 Ðáp: Niết-bàn co nhiều tên gọi, hoặc gọi là ly, hoặc gọi là diệu, hoặc gọi là xuất, 

như vậy là nói thật tế, chỉ không nói tên gọi, nên nói là không nhân duyên. 

Lại nữa, các pháp Như là, như các pháp khi chưa sanh; khi sanh cũng như vậy; 

sanh  rồi  qua  đi,  hiện  tại  cũng  như  vậy.  Các  pháp  ba  đời  bình  đẳng,  ấy  gọi  là 

Như. 

 Hỏi: Nếu  pháp  chưa sanh gọi là chưa có, pháp  sanh  hiện tại thời có  pháp,  sử 

dụng được; nhân pháp hiện tại có tướng sự dụng mà truy nhớ việc đã qua, ấy 

gọi là quá khứ. Ba đời khác nhau, không nên như thật làm một, cớ sao nói ba 

đời bình đẳng, ấy gọi là Như? 

 Ðáp:  Trong  thật  tướng  các  pháp,  ba  đời  bình  đẳng  một  không  khác,  như  trong 

phẩm Như của kinh Bát-nhã ba-la-mật nói: quá khứ như, vị lai như, hiện tại như, 

như lai như, nhất như không có khác. 

Lại nữa, trong phần luận nghị ở trước đã phá pháp sanh. Nếu không sanh thời vị 

lai, hiện tại cũng không sanh, cớ sao không bình đẳng! 

Lại đời quá khứ không đầu, đời vị lai không cuối, đời hiện tại không an trụ, vì vậy 

nên ba đời bình đẳng gọi là Như. Thực hành như ấy rồi vào trong pháp tánh vô 

lượng. 

 Pháp tánh: Pháp là Niết-bàn, không thể phá hoại, không thể hý luận. Phật tánh là 

hạt  giống  trong  chính,  như  trong  đá  vàng  có  kim  tánh,  trong  đá  trắng  có  ngân 

tánh. Như vậy trong hết thảy pháp thế gian đều có tánh Niết-bàn. Chư Phật hiền 

thánh lấy trí tuệ, phương tiện, trì giới, thiền định, giáo hóa dẫn đạo, khiến được 

Niết-bàn pháp tánh ấy. Người lợi căn biết ngay các pháp ấy đều là pháp tánh, ví 

như  người  có  thần  thông  có  thể  biến  ngói  đá  thành  vàng,  còn  người  độn  căn, 

phải phương tiện phân biệt tìm cầu, mới được pháp tánh, ví như đúc hàn đá vậy 

sau được vàng. 

Lại nữa, như tánh nước chảy xuống, nên dồn về biển, hợp làm một vị. Các pháp 

cũng  như  vậy,  hết  thảy  tướng  chung  tướng  riêng  đều  quy  về  pháp  tánh,  đồng 

làm một tướng, gọi là pháp tánh; như Kim cương ở đỉnh núi, dần dần xoi xuống 

đến mé đất Kim cương, đến tự tánh mới ngừng. Các pháp cũng như vậy; dùng 

trí tuệ phân biệt truy tìm đã đến trong Như, từ Như vào tự tánh, như vốn chưa 

từng sanh, dứt các hý luận, gọi là Pháp tánh; lại như trâu nghé quanh quẩn kêu 

la,  gặp  được  mẹ  mới  thôi.  Các  pháp  cũng  như  vậy,  đủ  thứ  sai  khác,  lấy  bỏ 

không  đồng,  được  đến  tự  tánh  mới  ngừng,  không  còn  chỗ  đến  nữa;  ấy  gọi  là 

 Pháp tánh. 

 Thật tế: như trước nói, pháp tánh gọi là thật, chỗ vào đến gọi là tế. 

Lại nữa, mỗi mỗi pháp có chín thứ: 1. Có tự thể. 2. Mỗi mỗi có pháp: như mắt, tai 

tuy đồng do bốn đại đạo thành, nhưng chỉ mắt nhìn thấy mà tai không có công 

hiệu; lại như lửa lấy nóng làm pháp, mà không thể thấm ướt. 3. Các pháp đều có 

lực, như lửa lấy sự đốt cháy làm lực; nước lấy sự thấm ướt làm lực. 4. Các pháp 

đều tự có nhân. 5.  Các pháp  đều tự có duyên. 6. Các  pháp đều tự có quả. 7. 

Các pháp đều tự có tánh. 8. Các pháp đều có giới hạng trở ngại. 9. Các pháp 

đều  có  phương  tiện  khai  thông.  Các  pháp  khi  sanh,  thể  và  pháp  khác  có  chín 

việc. Biết pháp ấy mỗi mỗi có đầy đủ thể và pháp; ấy gọi là thế gian  hạ như. Biết 

chín pháp ấy cuối cùng quy về biến dị tận diệt; ấy gọi là  trung như; ví như thân 

này từ bất tịnh sanh ra, tuy tắm rửa trang sức, cuối cùng quy  về  bất tịnh.  Biết 

pháp ấy chẳng phải có chẳng phải không, chẳng phải sanh, chẳng phải diệt, dứt 

các quán pháp, rốt ráo thanh tịnh; ấy gọi là  thượng như. 

Lại nữa, có người nói trong chín sự ấy có pháp, ấy gọi là như, ví như pháp của 

đất  cứng  và  nặng,  pháp  của  nước  lạnh  và  ướt,  pháp  của  lửa  nóng  và  chiếu 

sáng, pháp của gió nhẹ và động, pháp của tâm hiểu và biết. Các pháp như vậy 

gọi là như; như trong Kinh nói: có Phật không Phật, thì như, pháp tướng, pháp vị 

vẫn thường trú thế gian, nghĩa là vô minh làm nhân duyên cho các hành, thường 

như bổn pháp. 

Pháp tánh là tánh trong chín pháp. 

Thật tế là được quả chứng trong chín pháp. 

Lại  nữa,  các  pháp  thật  tướng,  thường  trú  không  lay  động,  chúng  sanh  vì  các 

phiền não vô minh... nên đối  với  thật tướng thay đổi quanh  co, chư Phật, hiền 

thánh dùng nhiều phương tiện thuyết pháp, phá các phiền não vô minh... khiến 

chúng sanh trở lại ngộ được  thật tánh,  như bổn nguyên không khác, ấy gọi là 

Như. 

Thật tánh hợp cùng vô minh cho nên biến đổi, mà không thanh tịnh, nếu trừ bỏ 

vô minh, được thật tánh nó, ấy gọi là pháp tánh thanh tịnh. 

Thật tế là vào trong pháp tánh, biết pháp tánh vô lượng vô biên, rất là vi diệu, 

không còn pháp nào hơn pháp tánh, ra ngoài pháp tánh. Tâm đầy đủ không còn 

cầu gì khác, thời liền tác chứng; ví như đi đường, ngày ngày dẫn bước không 

ngừng nghỉ, đến chỗ cần đến, không còn tâm muốn đi nữa. Hành giả trú ở thật 

tế, cũng lại như vậy; như A-la-hán, Bích-chi Phật trú ở thật tế, giả sử lại có hằng 

sa chư Phật vì họ thuyết pháp, cũng không thể làm tăng tấn thêm, lại không còn 

sanh vào ba cõi. 

Nếu Bồ-tát vào pháp tánh ấy, xa biết thật tế, hoặc chưa đầy đủ sáu Ba-la-mật, 

mà  giáo  hóa  chúng  sanh,  bấy  giờ  nếu  đắc  chứng  thì  trở  ngại  việc  thành  Phật 

đạo. Nên khi ấy Bồ-tát dùng lực đại bi tinh tấn, trở lại tu các hạnh. 

Lại nữa, biết trong thật tướng các pháp không có pháp thường, không có pháp 

lạc, không có pháp ngã, không có pháp thật, cũng bỏ các pháp quán. Như vậy 

hết thảy pháp quán đều diệt, ấy là chư pháp thật như Niết-bàn. Bất sanh bất diệt, 

như vốn chưa hề sanh; ví như nước là tướng lạnh, nhờ lửa trở nên nóng; nếu 

lửa  tắt  nóng  hết,  trở  lại  lạnh  như  trước.  Dùng  các  pháp  quán  như  nước  được 

lửa,  nếu  dứt  các  pháp  quán  như  lửa  tắt  nước  lạnh;  ấy  gọi  là  Như.  Như  thật 

thường trú, vì cớ sao? Vì các pháp tánh tự như vậy, ví như hết thảy sắc pháp 

đều có phần không, trong các pháp đều có tánh Niết-bàn, ấy gọi là pháp tánh. 

Các pháp phương tiện để được Niết-bàn cũng gọi là pháp tánh. Nếu khi được 

chứng, thời Như, Pháp tánh trở thành Thật tế. 

Lại  nữa,  pháp  tánh  là  vô  lượng  vô  biên,  chẳng  phải  tâm  tâm  số  pháp  lường 

được; ấy gọi là pháp tánh. Thâm diệu cùng cực nơi đây; ấy gọi là chơn tế. 

Kinh: Lại nữa, này Xá-lợi-phất, Bồ-tát ma-ha-tát muốn đếm biết số vi trần các núi 

đại địa trong ba ngàn đại thiên thế giới, nên học Bát-nhã ba-la-mật. Bồ-tát ma-

ha-tát muốn chẻ một sợi lông làm trăm phần, muốn lấy một phần lông cất lên hết 

nước của ao hồ, sông ngòi, biển lớn trong ba ngàn đại thiên thế giới mà không 

quấy  động  thủy  tánh,  nên  học  Bát-nhã  ba-la-mật.  Trong  ba  ngàn  đại  thiên  thế 

giới,  lửa  cũng  bốc  cháy  trong  một  lúc;  giống  như  lửa  cháy  lúc  kiếp  tận,  Bồ-tát 

ma-ha-tát muốn thổi một hơi làm cho tắt hết, nên học Bát-nhã ba-la-mật. Trong 

ba ngàn đại thiên thế giới, gió lớn nổi lên, muốn thổi tan ba ngàn đại thiên thế 

giới, gió lớn nổi lên, muốn thổi tan ba ngàn đại thiên thế giới và các núi Tu-di, 

như xô cỏ mục, Bồ-tát ma-ha-tát muốn lấy một ngón tay ngăn sức gió ấy không 

cho nổi dậy, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Sao Phật không tán thán công đức lục độ của các Bồ-tát, mà lại tán 

thán đại lực này? 

 Ðáp:  Chúng  sanh  có  hai  hạng:  một  hạng  ưa  thiện  pháp,  một  hạng  ưa  quả  báo 

thiện pháp. Vì hạng ưa thiện pháp nên tán thán các công đức; vì hạng ưa quả 

báo thiện pháp nên tán thán lực đại thần thông. 

Lại nữa, có người nói, tên bốn đại, nó thật cũng vô lượng vô biên, thường có ở 

đời  nên  không  thể  làm  di  động  hết  để  lường  nó  nhiều  ít.  Người  ta  tuy  có  tạo 

dựng  thành  quách  điện  đài,  dùng  nó  rất  ít,  mà  sự  rộng  lớn  của  đất,  chở  nuôi 

muôn vật, rất là bền chắc. Vì vậy nên Phật dạy đối với vi trần các núi Tu-di và 

đất trong ba ngàn đại thiên thế giới, đều muốn biết hết số lượng của nó; và đối 

với nghiệp nhân duyên mỗi mỗi chúng sanh, có phần trong mỗi mỗi vi trần, Bồ-

tát muốn biết nó nhiều ít, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

 Hỏi: Vi trần của một cục đá cục đất còn khó đếm được, huống chi số vi trần của 

đất và các núi trong ba ngàn đại thiên thế giới. Ðiều ấy không thể tin? 

 Ðáp: Trí tuệ của Thanh văn, Bích-chi Phật còn không thể biết, huống chi phàm 

phu. Việc ấy là việc chư Phật đại Bồ-tát biết. Như kinh Pháp Hoa nói: ví như đất 

và các núi của ba ngàn đại thiên thế giới, nghiền thành vi trần, qua ngàn thế giới 

phương  đông  thả  một  bụi  trần,  như  vậy  qua  mỗi  ngàn  thế  giới  lại  thả  một  bụi 

trần,  như  vậy  thả  hết  các  vi  trần  của  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới.  Phật  bảo  Tỳ-

kheo: số thế giới vi trần ấy có thể toán số trù lượng biết được chăng? Các Tỳ-

kheo thưa: không thể biết được. Phật dạy: các nước có thể dính bụi không dính 

bụi ấy đều nghiền hết làm bụi. Phật Ðại Thông Tuệ từ khi ra đời đến nay, kiếp số 

cũng như vậy. Số vi trần của vô lượng hằng sa thế giới như vậy, chư Phật và đại 

Bồ-tát đều biết hết, huống gì một hằng sa thế giới. 

Lại nữa, vô lượng là theo tâm người mà nói. Như nước đại hải gọi là vô lượng, 

sâu tám vạn do tuần (mỗi do tuần độ mười sáu dặm) nhưng chúa A-tu-la La-hầu 

thân lớn, lường nó nhiều ít còn chẳng cho là khó. 

 Hỏi: Tại sao thực hành Bát-nhã ba-la-mật được trí tuệ ấy? 

 Ðáp: Người thực hành Bát-nhã ba-la-mật, dứt các phiền não và tà kiến hý luận, 

vào  thiền  định  thâm  sâu  của  Bồ-tát,  niệm  trí  thanh  tịnh  tăng  rộng,  nên  có  thể 

phân biệt vi trần các sắc, biết số lượng của nó. 

Lại nữa, chư Phật và đại Bồ-tát, được vô ngại giải thoát, nên quá hơn việc ấy, 

còn không cho là khó, huống gì từng ấy. 

Lại nữa, có người cho đất là cứng chắc, tâm không hình chất đều là hư vọng, vì 

vậy nên Phật dạy tâm lực rất lớn. Thực hành Bát-nhã ba-la-mật nên nghiền nát 

đại địa làm vi trần, vì đất có sắc, hương, vị, xúc nặng nề nên tự không động tác 

được, nước thiếu hương nên động tác hơn đất, lửa thiếu hương và vị nên động 

tác hơn nước, gió thiếu sắc, hương và vị nên động tác hơn lửa; tâm  không có 

bốn thứ sắc, hương, vị, xúc, nên sức động tác lớn. 

Lại  tâm  vì  có  nhiều  phiền  não  kiết  sử  trói  buộc  nên  làm  cho  tâm  lực  vi  thiểu. 

Thiện tâm hữu lậu tuy không phiền não, nhưng vì tâm chấp thủ tướng các pháp, 

nên lực nó cũng ít. Tâm vô lậu của nhị thừa, tuy không chấp thủ tướng, mà vì trí 

tuệ có hạn lượng và đến khi ra khỏi tâm vô lậu đạo, sáu căn theo thế tục phân 

biệt, trở lại chấp thủ tướng các pháp, nên không phát huy hết tâm lực. Chư Phật 

và  đại  Bồ-tát  trí  tuệ  vô  lượng  vô  biên,  thường  thiền  định,  không  phân  biệt  thế 

gian và Niết-bàn. Thật tướng các pháp, nó thật không khác, chỉ trí có hơn kém. 

Người  thực  hành  Bát-nhã  ba-la-mật,  rốt  ráo  thanh  tịnh,  không  có  gì  quái  ngại, 

trong một niệm có thể đếm số vi trần đại địa và các núi trong ba ngàn đại thiên 

thế giới mười phương số như hằng hà sa, huống gì mỗi một hằng hà sa thế giới 

trong mười phương. 

Lại nữa, nếu lìa Bát-nhã ba-la-mật, tuy được thần thông mà không thể biết như 

trên. Vì vậy nói muốn được đại thần lực, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Lại có người nói: trong hết thảy các vật, nước là lớn nhất, vì cớ sao? Vì bốn phía 

đại địa đều có nước. Nếu hộ thế thiên chủ không tiết độ trời mưa, lại không có 

ngọc làm tiêu nước thời trời đất bị trôi chìm. Lại nhờ nước mà chúng sanh số phi 

chúng sanh số đều được sanh trưởng. Do vậy, đủ biết nước là lớn nhất. Vì vậy 

Phật dạy Bồ-tát muốn biết giọt nước nhiều ít, phân tán từng giọt từng giọt làm 

cho vô lực, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Lại có người nói: lửa là lớn nhất, vì cớ sao? Vì không có hương và vị. Lại vì chỗ 

nước rất nhiều, mà lửa có thể làm khô, lực của hỏa đại, hay đốt cháy vạn vật, 

hay soi chỗ tối, vì vậy nên biết lửa là rất lớn. Thế nên Phật dạy Bồ-tát muốn thổi 

tắt hỏa đại, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

 Hỏi: Lửa nhơn gió mà cháy bừng, cớ sao diệt nhau? 

 Ðáp: Tuy nhân nhau, mà quá lắm thì diệt nhau. 

 Hỏi: Nếu như vậy, lửa nhiều vô lượng, miệng thổi, gió rất ít, làm sao diệt được? 

 Ðáp:  Bồ-tát  thực  hành  Bát-nhã  ba-la-mật,  nhân  thiền  định  được  thần  thông  có 

thể biến thân làm cho lớn, gió trong miệng cũng lớn, cho nên thổi diệt được. Lại 

do thần lực, nên gió ít có thể làm tắt, ví như Kim cương nhỏ có thể phá núi lớn. 

Vì vậy chư thiên, người đời thấy thần lực ấy, thảy đều kính phục. 

Lại nữa, Bồ-tát cho rằng lửa làm hại rộng lớn, vì thương chúng sanh nên đem 

thần lực diệt tắt. 

Lại vì ba ngàn đại thiên thế giới thành lập rất khó, Bồ-tát do lực phước đức trí 

tuệ nên ngăn được nó. 

Lại  có  người  nói:  trong  bốn  đại,  sức  gió  rất  lớn,  vì  không  có  sắc,  hương,  vị, 

tướng lay động rất lớn, vì cớ sao? Ví như hư không vô biên, gió cũng vô biên, 

mọi sự sanh, nuôi, thành, bại đều do nơi gió, thế của gió lớn xô nát các núi ba 

ngàn đại thiên thế giới. Vì vậy Phật dạy muốn lấy một ngón tay ngăn sức gió kia, 

nên học Bát-nhã ba-la-mật. Vì sao? Vì thật tướng Bát-nhã ba-la-mật, vô lượng 

vô biên, làm cho sức ngón tay mạnh như vậy. 

Kinh:  Bồ-tát ma-ha-tát muốn ngồi kiết-già-phu một chỗ mà biến khắp  hư không 

trong ba ngàn đại thiên thế giới, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Bồ-tát vì nhân duyên gì nên ngồi kiết- già-phu như vậy? 

 Ðáp: Vì Phạm thiên vương chủ của ba ngàn thế giới, sanh tâm tà kiến cho mình 

là lớn, thấy Bồ-tát ngồi kiết-già-phu biến khắp hư không, thời dứt tâm kiêu mạn 

ấy. 

Lại trong lực thần thông, phương tiện khéo léo nên một có thể làm nhiều, nhiều 

làm một; nhỏ làm lớn, lớn làm nhỏ, cũng muốn thị hiện việc hy hữu khó có, nên 

ngồi  khắp  hư  không;  cũng  vì  ngăn  các  quỷ  thần  long  vương  não  loạn  chúng 

sanh  nên  ngồi  khắp  hư  không.  Làm  cho  chúng  sanh  an  ổn;  như  anh  em  long 

vương  Nan-đà-bà-nan-đà  muốn  phá  thánh  Xá-bà-đề,  mưa  xuống  các  binh  khí, 

rắn độc. Khi ấy Mục-liên ngồi thẳng, khắp hư không, biến các vật độc hại thành 

hoa hương, anh lạc. 

Vì vậy nên nói, Bồ-tát ma-ha-tát muốn ngồi kiết-già phu một chỗ, mà biến khắp 

hư không trong ba ngàn đại thiên thế giới, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh: Bồ-tát ma-ha-tát muốn lấy một sợi lông cất các núi Tu-di trong ba ngàn đại 

thiên thế giới ném qua vô lượng vô số thế giới Phật ở phương khác, mà không 

quấy nhiễu chúng sanh, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Bồ-tát cớ sao cất núi Tu-di và các núi ném qua vô lượng thế giới ở 

phương khác? 

 Ðáp: Không hẳn có cất lên, đây chỉ nói rõ lực của Bố-tát có thể cất lên vậy thôi. 

Lại  nữa,  các  Bồ-tát  vì  biết  Phật  sẽ  thuyết  pháp  nên  trang  nghiêm  ba  ngàn  đại 

thiên thế giới, dẹp trừ các núi làm cho đất bằng phẳng, như trong kinh Pháp Hoa 

nói: Phật muốn nhóm các hóa Phật, nên trước tiên sửa bằng đại địa, cũng muốn 

hiện ra  việc hy hữu, để cho  chúng sanh thấy,  vì  cớ sao? Vì một núi Tu-di cao 

tám vạn bốn ngàn do tuần, nếu cất lên một núi đã là hy hữu, huống gì  cất lên 

trăm ức núi Tu-di trong ba ngàn đại thiên thế giới. Nếu lấy một sợi lông cất lên 

trăm ức núi Tu-di trong ba ngàn đại thiên thế giới còn khó, huống gì lấy đầu một 

sợi lông, ném trăm ức núi Tu-di qua vô lượng vô số thế giới. Chúng sanh thấy 

việc hy hữu của Bồ-tát, đều phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, suy 

nghĩ  rằng:  Bồ-tát  ấy  chưa  thành  Phật  đạo,  mà  thần  lực  còn  như  vậy  huống  gì 

thành Phật, vì vậy nên nói như thế. 

Kinh:  Muốn  đem  một  phần  ăn  cúng  dường  khắp  chư  Phật  và  Tăng  số  như  cát 

sông Hằng ở mỗi phương trong mười phương thế giới, nên học Bát-nhã ba-la-

mật.  Muốn  đem  một  chiếc  áo,  hương  hoa,  anh  lạc,  hương  bột,  hương  xoa, 

hương  đốt,  đèn  đuốc,  tràng  phan,  lọng  hoa...  cúng  dường  chư  Phật  và  Tăng, 

nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

 Hỏi: Bồ-tát dùng một phần ăn cúng dường một đức Phật và Tăng còn là một việc 

khó, huống gì chư Phật và Tăng nhiều như cát sông Hằng trong mười phương? 

 Ðáp:  Công  đức  cúng  dường  ở  tâm  không  ở  sự.  Nếu  Bồ-tát  dùng  một  phần  ăn 

với đại tâm là cúng dường khắp mười phương chư Phật và Tăng; cũng không vì 

xa gần làm ngăn ngại, cho nên chư Phật đều thấy, đều thọ nhận. 

 Hỏi: Chư Phật vì có nhất thiết trí, nên đều thấy đều thọ nhận, còn Tăng không có 

nhất thiết trí làm sao thấy được, làm sao thọ nhận được? 

 Đáp:  Tăng  tuy  không  thấy  không  biết,  mà  sự  cúng  dường  kia,  người  thí  được 

phước,  ví  như  có  người  sai  sứ  cúng  dường  người  kia,  người  kia  tuy  không 

được,  mà  người  này  đã  được  phước  bố  thí.  Như  Từ  tâm  tam-muội,  đối  với 

chúng  sanh  tuy  không  cho  gì,  mà  người  hành  trí  tứ  tâm  được  công  đức  vô 

lượng. 

Lại nữa, các Bồ-tát thành tựu vô lượng vô tận công đức, nên dùng một phần ăn 

cúng dường mười phương chư Phật và Tăng thảy đều đầy đủ; mà cũng không 

hết, ví như suối vọt nước ra mà không khô kiệt. Như Văn-thù-thi-lỵ dùng một bát 

đựng hoàn hoan hỷ, cúng dường 84.000 Tăng, thảy đều no đủ mà cũng không 

hết. 

Lại nữa, Bồ-tát ở đây dùng một bát đồ ăn cúng dường mười phương chư Phật, 

mà trước mười phương chư Phật, đồ ăn uống hiện ra đầy đủ, ví như quỷ thần 

được đồ ăn vào một miệng mà xuất ra ngàn vạn bội. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  hành  Bát-nhã  ba-la-mật,  được  vô  lượng  môn  thiền  định,  và  vô 

lượng môn trí tuệ phương tiện, vì vậy nên không việc gì không làm được; vì Bát-

nhã  ba-la-mật  vô  ngại,  nên  tâm  Bồ-tát  làm  gì  cũng  vô  ngại.  Bồ-tát  hay  cúng 

dường  mười  phương  ngàn  vạn  ức  chư  Phật  và  Tăng  số  như  cát  sông  Hằng, 

huống  gì  như  một  hằng  hà  sa,  cúng  y  phục,  hoa  hương,  anh  lạc,  hương  bột, 

hương xoa, hương đốt, đèn đuốc, tràng phan, lọng hoa... cũng như vậy. 

Kinh: Lại nữa, này Xá-lợi-phất, Bồ-tát ma-ha-tát muốn làm cho chúng sanh trong 

hằng hà sa thế giới ở mỗi phương trong mười phương, đều đầy đủ giới hạnh, 

tam-muội,  trí  tuệ,  giải  thoát,  giải  thoát  tri  kiến,  khiến  chứng  được  quả  Tu-đà-

hoàn, quả Tư-đà-hàm, quả A-na-hàm, quả A-la-hán, cho đến khiến chứng được 

Vô dư Niết-bàn, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Nghĩa  năm pháp uẩn ( giới,  định,  tuệ, giải thoát,  giải thoát tri kiến  – N.D) 

như trước nói. Quả vị Tu-đà-hoàn có hai: 1. Phật nói dứt ba kiết, chứng được vô 

vi. Lại như trong A-tỳ-đàm nói, dứt 88 kiết, chứng được quả vô vi, Tu-đà-hoàn. 2. 

Hạng người tín hành, pháp hành, trú trong đạo tỷ trí ( cũng gọi là đạo loại trí  – 

 N.D) chứng được quả vị Tu-đà-hoàn. 

Lại  nữa,  Tu-đà  là  dòng,  tức  tám  thánh  đạo  phần.  Hoàn  (Ban-na)  là  vào,  vào 

dòng tám thánh đạo phần đưa vào Niết-bàn; ấy gọi là bước đầu quán thật tướng 

các pháp, được vào phần vô lượng pháp tánh, rơi vào trong số thánh nhân. 

Tư-đà là một, Hàm là lại. Người này ở đây chết, sanh lên cõi trời, từ cõi trời còn 

trở lại cõi Dục một lần nữa là được hết các khổ. 

A-na là chẳng, Hàm là lại, ấy là tướng không trở lại. Người này chết ở cõi Dục, 

sanh lên cõi Sắc cõi Vô sắc, ở tại đây dứt hết các lậu hoặc, không còn sanh trở 

lại cõi Dục. 

 Hỏi: A-na-hàm dứt tại đời này hay tại thân trung ấm, cũng không sanh cõi Sắc, 

cõi Vô sắc, cớ sao gọi là A-na-hàm? 

 Đáp: A-na-hàm phần nhiều sanh trong cõi Sắc, cõi Vô sắc, còn dứt tại đời này 

thì ít, vì ít phải theo nhiều. Dứt tại thân trung ấm cũng từ cõi Dục sanh lên cõi 

Sắc, thấy thân sau đáng sợ, liền thủ chứng Niết-bàn. Vì vậy nên nhân nơi nhiều 

mà gọi tên. 

A-la-hán vì dứt hết tất cả phiền não nên xứng đáng thọ nhận sự cúng dường của 

hết thảy trời, rồng, quỷ thần. A-la-hán có chín hạng: thối pháp, không thối pháp, 

tử  pháp,  hộ  pháp,  trú  pháp,  thắng  tấn  pháp,  chẳng  hoại  pháp,  tuệ  giải  thoát, 

cọng giải thoát A-la-hán. Nghĩa của chín hạng này như trước đã nói. Và tám bội 

xả, tám thắng xứ, mười nhất thiết xứ, diệt tận định. Vô tránh tam-muội, nguyện 

trí... là các công đức thù diệu của A-la-hán, và chứng được vô dư Niết-bàn. 

 Vô dư Niết-bàn: A-la-hán xả bỏ thân năm uẩn này không còn trở lại tiếp nối thọ 

thân năm uẩn sau, dứt vĩnh viễn các khổ của thân tâm. Ba đạo quả sau, nói như 

đạo quả đầu. 

Kinh:  Lại  nữa,  này  Xá-lợi-phất,  Bồ-tát  ma-ha-tát  khi  thực  hành  bố  thí  theo  Bát-

nhã ba-la-mật, nên phân biệt rằng: bố thí như vậy được quả báo lớn, bố thí như 

vậy được sanh vào dòng lớn Sát-lợi, dòng lớn Bà-la-môn, đại gia cư sĩ; bố thí 

như  vậy, được sanh cõi trời  Tứ thiên  vương, cõi trời Ba mươi  ba, trời  Dạ-ma, 

trời Ðâu-suất-đà, trời Hóa lạc, trời Tha hóa tự tại. Nhân bố thí ấy được vào Sơ 

thiền, Nhị thiền, Tam thiền, Tứ thiền, Vô biên không xứ, Vô biên thức xứ, Vô sở 

hữu xứ, Phi hữu tưởng phi vô tưởng xứ. Nhân bố thí ấy, có thể phát sanh tám 

thánh đạo phần;  nhân bố thí ấy, có thể chứng  được Tu-đà-hoàn  đạo, cho đến 

Phật đạo, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Bồ-tát ma-ha-tát biết thật tướng các pháp không lấy không bỏ, không có gì 

phá hoại, hành Bát-nhã ba-la-mật bất khả đắc, đem tâm đại bi, trở lại tu phước 

hạnh. Cánh cửa đầu của phước hạnh, trước tiên là bố thí. Bố thí thực hành Bát-

nhã  ba-la-mật,  trí  tuệ  minh  lợi,  phân  biệt  phước  bố  thí;  vật  thí  tuy  đồng,  mà 

phước đức nhiều ít là tùy tâm hơn kém. Như Xá-lợi-phất lấy một bát cơm dâng 

Phật, Phật liền đem cho chó mà hỏi Xá-lợi-phất: ông thí cơm cho Ta, Ta lấy cơm 

cho chó, ai được phước nhiều? 

Xá-lợi-phất đáp: như con hiểu nghĩa Phật pháp, thì Phật thí cho chó được phước 

nhiều. 

Xá-lợi-phất là bậc trí tuệ tối thượng trong hết thảy người, và Phật phước điền là 

bậc nhất mà không bằng thí cho chó là ruộng xấu mà lại được phước nhiều. Vì 

vậy nên biết phước lớn từ tâm sanh, chứ không từ ruộng: như Xá-lợi-phất gấp 

ngàn vạn ức chẳng bằng kịp tâm Phật. 

 Hỏi: Như ông nói ruộng phước tốt thời được phước nhiều, mà sao Xá-lợi-phất 

cúng thí cho Phật lại không được phước nhiều? 

 Đáp: Ruộng tốt tuy được phước nhiều mà không bằng tâm tốt, vì cớ sao? Vì tâm 

là nội chủ, ruộng là vật ngoài. Hoặc có khi phước bố thí cốt ở ruộng phước, như 

A-la-hán Ức-nhĩ, xưa lấy một cành hoa cúng nơi tháp Phật, mà trong 91 kiếp ở 

cõi trời hưởng lạc, sức phước đức còn lại chứng được A-la-hán. Lại như vua A-

dục lúc trẻ nhỏ lấy đất cúng Phật, khi được làm vua cõi Diêm-phù-đề (Ấn Ðộ) lại 

dựng 80.000 tháp, tối hậu được đạo. Vật thí rất hèn mà tâm tiểu nhi thanh tịnh 

và chỉ do ruộng phước tốt  mà được  quả báo lớn, nên biết đó là phước lớn từ 

ruộng  tốt  sanh.  Nếu  là  phước  lớn  trên  hết,  thì  phải  đủ  ba  việc  là  tâm,  vật  thí, 

ruộng phước đều tốt, như trong phẩm đầu của kinh Bát-nhã ba-la-mật nói: Phật 

lấy hoa đẹp rải trên mười phương Phật. 

Lại  nữa,  như  đem  tâm  Bát-nhã  ba-la-mật  mà  bố  thí,  vì  không  chấp  trước  nên 

được quả báo lớn. 

Lại nữa, vì Niết-bàn mà bố thí cũng được quả báo lớn. Vì tâm đại bi thương độ 

chúng sanh mà bố thí, cũng được quả báo lớn. 

Lại nữa, quả báo lớn là như trong đây nói, là được sanh vào nhà Sát-lợi cho đến 

được thành Phật. 

 Hỏi: Tại sao bố thí lại được sanh vào nhà Sát-lợi cho đến được thành Phật? 

 Đáp: Nếu có người  nhờ bố thí, trì giới, thì được  giàu sang trong cõi người cõi 

trời, như có người chí tâm bố thí, trì giới nên được sanh vào nhà Sát-lợi.  Nhà 

Sát-lợi  là  vua  và  đại  thần;  nếu  ưa  đắm  kinh  sách  trí  tuệ  không  não  hại  chúng 

sanh mà bố thí, trì giới thì sanh vào nhà Bà-la-môn; nếu bố thí trì giới ít, mà ưa 

đắm cái vui thế gian, thì sanh vào nhà cư sĩ. Cư sĩ là tiểu nhân mà giàu lớn. Nếu 

bố thí, trì giới thanh tịnh hơn chút ít, chán sợ gia nghiệp, ưa vui nghe pháp, cúng 

dường người lành, thì được sanh cõi trời Tứ thiên vương, vì cớ sao? Vì ở cõi 

này tâm cầu muốn gì đều có được; thường thấy ở trong đó các thánh hiền, thiện 

nhân, sanh tâm cúng dường, vì gần chỗ tu phước. Nếu bố thí, trì giới thanh tịnh, 

cúng dường cha mẹ và bậc tôn quý, tâm muốn cầu hơn nhiều, thì được sanh lên 

cõi trời Ba mươi ba. Nếu bố thí, trì giới thanh tịnh và ưa học hỏi, tâm ý nhu hòa 

thì được sanh cõi trời Dạ-ma. Nếu bố thí, trì giới thanh tịnh, làm cho hai việc này 

càng  cao  hơn,  ưa  vui  nghe  nhiều,  phân  biệt  tốt  xấu,  ưa  vui  Niết-bàn,  tâm  say 

đắm  công  đức  thì  được  sanh  cõi  trời  Ðâu-suất.  Nếu  bố  thí  và  có  thâm  tâm  trì 

giới, nghe nhiều, ưa vui học vấn, tự lực sinh hoạt, thì được sanh cõi trời Hóa-lạc. 

Nếu  khi  bố  thí,  trì  giới  thanh  tịnh  càng  sâu,  ưa  vui  nghe  nhiều,  tâm  quý  mình 

nhiều, không thể tự làm khổ, theo người khác tìm vui, thì được sanh cõi trời Hóa-

tự-tại. Ở đây người khác suy nghĩ, phương tiện siêng năng hóa làm nữ sắc, năm 

dục, tự tại đoạt lấy cho mình, ví như người dân tự khổ thân tạo tác, người khác 

dùng sức mạnh đoạt lấy. 

Lại nữa, trong khi bố thí do nguyện lực nên sanh cõi trời; như trong Kinh nói: có 

người  tu  bố thí, trì  giới  chút ít không biết thiền định, người ấy nghe có trời  Tứ 

thiên  vương,  tâm  thường  chí  nguyện  đến  đó.  Phật  nói  người  ấy  mạng  chung 

được sanh cõi trời Tứ thiên vương, chắc có lẽ ấy; cho đến sanh cõi trời Tha hóa 

tự tại cũng như vậy. 

Lại  nữa,  có  người  bố  thí,  trì  giới,  trong  khi  tu  bố  thí  tâm  được  an  vui,  nếu  thí 

nhiều thì vui cũng nhiều. Suy nghĩ như vậy, bỏ năm dục, trừ năm triền cái, vào 

Sơ thiền, cho đến vào cõi trời Phi hữu tưởng phi vô tưởng cũng như vậy. Nghĩa 

của bốn thiền, bốn vô sắc định như trước nói. 

Lại nữa, có người bố thí cho Phật và đệ tử Phật, theo đó được nghe giảng đạo 

pháp, người này nhân sự bố thí đó tâm được nhu nhuyến, trí tuệ minh lợi, tức 

phát sanh tám thánh đạo phần, đứt ba kiết ( thân, kiến, giới cấm thủ, nghi – N.D) 

chứng được quả Tu-đà-hoàn; cho đến chứng Phật đạo cũng như vậy. 

Nhân sự bố thí được nghe thuyết pháp ấy, bèn phát tâm Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác. 

Lại nữa, người chưa lìa dục mà bố thí, được sanh làm người giàu sang và sanh 

cõi trời Lục dục. Nếu lìa dục mà bố thí thì được sanh cõi trời Phạm Thế cho đến 

cõi trời Quảng Quả. Nếu tâm lìa sắc mà bố thí thì được sanh cõi trời Vô sắc. Vì 

cầu Niết-bàn lìa ba cõi mà bố thí thì được quả Thanh văn. Khi bố thí, chán ghét 

ồn ào, ưa vui nhàn tịnh, ưa trí tuệ sâu xa, thì được đạo quả Bích-chi Phật. Khi bố 

thí, khởi tâm đại bi muốn độ chúng sanh, có trí tuệ thanh tịnh rốt ráo sâu xa bậc 

nhất, thì được thành Phật đạo. 

Kinh: Lại nữa, này Xá-lợi-phất, Bồ-tát ma-ha-tát khi tu hành bố thí Bát-nhã ba-la-

mật, do lực của tuệ phương tiện nên có thể đầy đủ Thí ba-la-mật, Giới ba-la-mật, 

Nhẫn nhục ba-la-mật, Tinh tấn ba-la-mật, Thiền ba-la-mật, Bát-nhã ba-la-mật. 

Xá-lợi-phất  bạch  Phật  rằng:  bạch  Thế  Tôn,  Bồ-tát  ma-ha-tát  làm  sao  khi  bố  thí 

do  lực  của  tuệ  phương  tiện  nên  đầy  đủ  Thí  ba-la-mật  cho  đến  Bát-nhã  ba-la-

mật? 

Phật bảo Xá-lợi-phất: vì tướng người thí, người nhận và tài vật đều không thể có 

được, nên có thể đầy đủ Thí ba-la-mật vì tướng tội không tội, không thể có được 

nên  đầy  đủ  Giới  ba-la-mật;  vì  tâm  không  động  nên  đầy  đủ  Nhẫn  ba-la-mật;  vì 

thân tâm tinh tấn không giải đãi nên  đầy đủ Tinh  tấn  ba-la-mật;  vì  không loạn, 


không ưa đắm nên  đầy đủ Thiền ba-la-mật; vì biết tướng hết thảy pháp không 

thể có được, nên đầy đủ Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Nghĩa chữ  đầy đủ trước đã nói rộng.   Tuệ phương tiện trong đây nói chính 

là ba sự không thể có được vậy ( ba sự là người thí, người nhận, vật tài – N.D). 

 Hỏi: Tuệ phương tiện là có thể thành tựu việc ấy, không gì phá hoại, cũng không 

gì tạo tác, song nay phá cả ba sự ấy, thì lẽ đáng đọa vào đoạn diệt, cớ sao nói 

đó là tuệ phương tiện? 

 Ðáp: Có hai thứ không thể có được: 1. Ðược, không thể có được (đắc bất khả 

đắc). 2. Không được, không thể có được (bất đắc bất khả đắc). Ðược không thể 

có  được,  là  đọa  vào  đoạn  diệt;  nếu  không  được  không  thể  có  được  ấy  là  tuệ 

phương tiện, không đọa vào đoạn diệt. Nếu bố thí không có tuệ phương tiện thời 

chấp  thủ  tướng  ba  sự;  nếu  cho  ba  sự  không,  thời  chấp  thủ  vô  tướng.  Có  tuệ 

phương tiện thời từ xưa lại đây không thấy tướng ba sự, vì vậy tuệ phương tiện 

không đọa vào có và không. 

Lại nữa, khi bố thí phá hoại các phiền não, ấy gọi là tuệ phương tiện. 

Lại nữa, đối với hết thảy chúng sanh, khởi tâm đại bi bố thí, ấy gọi là tuệ phương 

tiện. 

Lại nữa, trong vô lượng đời quá khứ vị lai tu phước đức bố thí, đều hồi hướng 

đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, cũng gọi là tuệ phương tiện. 

Lại nữa, đối với công đức của ba đời mười phương Phật và đệ tử Phật, đều ức 

niệm tùy hỷ bố thí và hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, ấy gọi 

là tuệ phương tiện. 

Các lực như vậy, là nghĩa của tuệ phương tiện. Cho đến Bát-nhã ba-la-mật tuệ 

phương tiện cũng như vậy. 

Kinh: Lại nữa, này Xá-lợi-phất, Bồ-tát ma-ha-tát muốn  được  công đức của chư 

Phật quá khứ, vị lai, hiện tại, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Công đức Phật quá khứ đã diệt, công đức Phật vị lai chưa có, công 

đức Phật hiện tại không thể có được. Lại công đức của Phật ba đời đều không 

thể có được, cớ sao nói muốn được công đức Phật ba đời, nên học Bát-nhã ba-

la-mật? 

 Đáp:  Không  phải  nói  muốn  được  công  đức  của  Phật  ba  đời,  mà  nói  tự  muốn 

được công đức như Phật ba đời không giảm thiểu, vì cớ sao? Vì công đức của 

tất cả Phật đều bình đẳng, không nhiều không ít. 

 Hỏi:  Nếu  như  vậy,  cớ  sao  nói  đức  Phật  A-di-đà  sống  lâu  vô  lượng,  ánh  sáng 

chiếu ngàn vạn ức do tuần, vô lượng kiếp độ chúng sanh? 

 Ðáp: Thế giới chư Phật có nhiều thứ, có thế giới tịnh, có thế giới bất tịnh, có thế 

giới lẫn lộn, như phẩm kinh Cõi trời  Ba  mươi ba nói: Phật An-cư ở cõi trời  Ba 

mươi ba, giờ Tự-tứ đến, mà bốn chúng lâu không thấy Phật, lo buồn không vui, 

sai Mục-liên bạch Phật rằng: bạch Thế Tôn! Cớ sao bỏ chúng sanh ở đây mà lên 

ở cõi trời kia? 

Bấy giờ Phật bảo Mục-liên: ông hãy xem ba ngàn thế giới. Mục-liên nhờ Phật lực 

liền thấy  các đức Phật; hoặc  vì chúng sanh nói pháp,  hoặc  ngồi thiền, hoặc đi 

khất thực, thi tác các Phật sự như vậy. Mục-liên liền năm vóc gieo sát đất. Lúc 

ấy núi Tu-di cao ngất động mạnh, chư thiên đều rất sợ hãi, Mục-liên khóc rơi lệ, 

cúi đầu bạch Phật: Phật có tâm đại bi, không bỏ hết thảy, làm các việc như vậy 

hóa độ chúng sanh. 

Phật bảo Mục-liên: điều ông thấy rất ít, quá chỗ thấy của ông về phương đông 

có quốc độ, đất thuần bằng hoàng kim, đệ tử Phật ở cõi kia đều là A-la-hán, đủ 

sáu  thông  không  chướng  ngại. Lại quá  khỏi  đó,  phương  đông có quốc  độ,  đất 

thuần bằng bạch kim, đệ tử Phật ở cõi kia đều học đạo Bích-chi Phật. Lại quá cõi 

đó, phương đông có quốc độ đất thuần bằng bạch ngân; đệ tử Phật kia đều học 

Bích-chi Phật đạo. Lại quá cõi đó, phương đông có nước thuần bảy báu, đất kia 

thường có ánh sáng vô lượng, đệ tử đức Phật kia hóa độ thuần là các Bồ-tát, 

đều được các môn tam-muội, các đà-la-ni, ở địa vị bất thối chuyển. Mục-liên nên 

biết, các Phật kia đều là thân ta. Như vậy vô lượng thế giới nhiều như cát sông 

Hằng ở phương đông, có thế giới trang nghiêm, có thế giới không trang nghiêm, 

đều là nơi thân Ta làm Phật sự; như phương Ðông; các phương Nam, Tây, Bắc; 

bốn góc, trên dưới cũng như vậy. 

Vì vậy nên biết Thích-ca Văn Phật còn có thế giới thanh tịnh như thế giới Phật A-

di-đà.  Phật A-di-đà cũng có thế giới nghiêm tịnh  va chẳng nghiêm tịnh như  thế 

giới của Thích-ca-văn Phật. 

Chư Phật đại bi, thấu suốt xương tủy, không kể thế giới tốt xấu, chỉ tùy căn cơ 

đáng độ mà giáo hóa, như mẹ lành thương con, dẫu con bị chìm hầm xí, cũng 

siêng tìm cách cứu vớt, không cho là xấu bẩn. 

 (Hết cuốn 32 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 33 

Chương 45 

 Giải Thích: Ðến Bờ Kia... 

Kinh: Lại nữa, Xá-lợi-phất! Bồ-tát ma-ha-tát muốn đến bờ kia của hết thảy pháp 

hữu vi vô vi, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Bờ kia là đối với pháp hữu vi vô vi đến tận bờ mé nó. 

Thế nào là bờ kia? Là dùng đại trí tuệ biết rõ hết thảy pháp hữu vi, các tướng 

chung tướng riêng của nó đều biết rõ. Ðối với pháp vô vi, từ Tu-đà-hoàn cho đến 

Phật, thảy đều biết rõ; nghĩa tướng của pháp hữu vi vô vi, như trước đã nói. 

Kinh: Bồ-tát ma-ha-tát muốn biết quá khứ, vị lai, hiện tại các pháp như, các pháp 

tướng, vô sanh tế, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Trên kia đã nói như, sao nay còn nói lại? 

 Đáp:  Trên  chỉ  nói  ngay  các  pháp  như,  nay  nói  pháp  ba  đời  đều  như;  trên  nói 

lược,  đây  nói  rộng;  trên  nói  một,  đây  nói  ba.  Pháp  tướng  tức  là  pháp  tánh;  vô 

sanh tế tức là chân tế, quá khứ pháp như, tức là pháp tướng quá khứ, vị lsi, hiện 

tại cũng như vậy. 

Lại nữa, quá khứ pháp như, tức là vị lai, hiện tại pháp như, tức là quá khứ, vị lai 

pháp  như;  vị  lai  pháp  như,  tức  là  quá  khứ,  hiện  tại  pháp  như,  vì  cớ  sao?  Vì 

tướng “như” chẳng phải một chẳng phải khác. 

Lại nữa, như trước nói hai thứ như: 1. Thế gian như. 2. Xuất thế gian như. Dùng 

thế gian như thì ba đời mỗi mỗi khác; dùng xuất thế gian như thì ba đời là một. 

Lại nữa, pháp tướng là nghiệp dụng của các pháp, lực tạo tác, nhân duyên, quả 

báo  của  các  pháp.  Như  lửa  là  tướng  nóng,  nước  là  tướng  ướt,  như  vậy  phân 

biệt các tướng riêng khác về nhân duyên, quả báo của các pháp; như trong mục 

Thị  xứ  phi  xứ  lực  ở  trước  nói;  ấy  gọi  là  pháp  tướng  thế  gian.  Nếu  đối  với  các 

pháp ấy truy cầu tầm cứu nhập vào vô sanh pháp, không còn gì quá hơn nữa; ấy 

gọi là vô sanh tế. 

 Hỏi: Như, pháp tướng có thể phân biệt có ba đời, còn vô sanh tế là pháp vị lai, 

làm  sao  có  quá  khứ,  hiện  tại?  Như  trong  A-tỳ-đàm  nói  sanh  pháp  là  quá  khứ, 

hiện tại, vô sanh pháp là vị lai và pháp vô vi, làm sao muốn khiến cả pháp quá 

khứ, hiện tại có vô sanh? 

 Đáp: Các đoạn như trước nói phá sanh pháp, thời hết thảy pháp đều vô sanh, 

chứ đâu chỉ vị lai vô sanh, như trong chương giải thích nghĩa chữ Nhất thời đã 

phá ba đời. Ba đời một tướng, đó là vô tướng, như vậy là tướng vô sanh. 

Lại nữa, vô sanh là Niết-bàn, vì Niết-bàn không sanh sanh diệt, Niết-bàn là rốt 

ráo  cuối  cùng,  không  còn  sanh  trở  lại,  mà  hết  thảy  pháp  tức  là  Niết-bàn,  nên 

Phật dạy hết thảy pháp đều là vô sanh tế. 

Kinh:  Lại  nữa,  Xá-lợi-phất,  Bồ-tát  ma-ha-tát  muốn  ở  trước  hết  thảy  Thanh  văn, 

Bích-chi Phật; muốn hầu hạ chư Phật; muốn làm nội quyến thuộc của chư Phật; 

muốn  được  đại  quyến  thuộc;  muốn  được  Bố-tát  làm  quyến  thuộc;  muốn  thanh 

tịnh báo đáp ơn đại thí, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Nếu Bồ-tát chưa sạch hết lậu, làm sao được ở trước bậc thánh nhân 

sạch hết lậu? 

 Đáp: Bồ-tát khi mới phát tâm đã ở trước hết thảy chúng sanh, huống gì đã nhiếu 

kiếp tu hành? Bồ-tát công đức trí tuệ lớn, nên đời đời thường lớn, có thể làm lợi 

ích cho Thanh văn, Bích-chi Phật. Chúng sanh biết ơn Bồ-tát, nên tôn sùng kính 

trọng, cho đến ở trong súc sanh cũng là tôn trọng. Như Bồ-tát kiếp xưa làm nai, 

màu  sắc  như  vàng,  sừng  bảy  báu,  năm  trăm  nai  tùy  tùng  kính  thờ.  Nếu  sanh 

trong  loài  người,  đời  tốt  thì  làm  Chuyển  luân  thánh  vương,  đời  ác  thường  làm 

Ðại vương, hộ trì Phật pháp, lợi ích chúng sanh. Nếu xuất gia, gặp đời có Phật 

pháp, thời làm  vị đại độ sư cho đời, hưng hiển  Phật  pháp; nếu gặp đời không 

Phật pháp, thì làm đại sư ngoại đạo, tu hành bốn vô lượng tâm. A-la-hán, Bích-

chi Phật, tuy được vô lậu mà việc lợi ích ít; ví như một thăng váng sữa tuy tinh 

sạch, chẳng bằng cao sữa đầy nước biển lớn. Bồ-tát tuy trí tuệ hữu lậu mà đến 

khi thành thục, thời lợi ích vô lượng. 

Lại  nữa,  bốn  sự  cúng  dường  dụng  cụ  trợ  đạo  cho  La-hán,  Bích-chi  Phật  phần 

nhiều  do  Bồ-tát  mà  có  được;  như  kinh  Lăng-nghiêm  nói:  Văn-thù-sư-lợi  bảy 

mươi hai ức kiếp làm Bích-chi Phật, giáo hóa người tu pháp Bích-chi Phật khiến 

họ được thành đạo. Vì vậy nên Bồ-tát ở trước Thanh văn, Bích-chi Phật. 

 Muốn  hầu  hạ  chư  Phật:  Thích-ca  Văn  Phật  khi  chưa  xuất  gia,  Xa-nặc  hầu  hạ, 

Ưu-đà-da  làm  trò  vui,  Cù-tỳ-da,  Da-du-đà  các  thể  nữ  làm  nội  quyến  thuộc;  khi 

xuất gia tu khổ hạnh sáu năm, có năm người hầu hạ. Khi thành đạo có Di-hỷ, La-

đà, Tu-na-sát-đa-la, A-nan, Mật-tích lực sĩ...; ấy là nội quyến thuộc. 

 Ðại  quyến  thuộc:  Xá-lợi-phất,  Mục-kiền-liên,  Ðại-Ca-diếp,  Tu-bồ-đề,  Ca-chiên-

diên,  Phú-lâu-na,  A-nâu-nâu-đà  các  thánh  nhân;  và  Di-lặc,  Văn-thù-sư-lợi,  Bạt-

đà-bà-la  các  Bồ-tát  nhân  sanh  bổ  xứ  không  thối  chuyển;  ấy  gọi  là  đại  quyến 

thuộc. 

Lại nữa, Phật có hai thân: 1. Pháp tánh sanh thân. 2. Tùy thế gian thân. Quyến 

thuộc của thế gian thân như trước đã nói; quyến thuộc của pháp tánh sanh thân 

là vô lượng vô số Bồ-tát nhất sanh bổ xứ theo hầu, vì cớ sao? Vì như trong kinh 

Bất khả  tư nghì giải thoát nói: lúc Phật sắp sanh có 84.000 Bồ-tát nhất sanh bổ 

xứ ở tiền đạo. Bồ-tát (Phật) theo sau sanh ra; ví như bóng mây lồng trăng. 

Lại như kinh Pháp Hoa nói: các Bồ-tát từ đất vọt lên, đều là nội quyến thuộc, đại 

quyến thuộc. 

 Bồ-tát làm quyến thuộc: có đức Phật lấy thuần Bồ-tát làm quyến thuộc, có đức 

Phật lấy thuần Thanh văn làm quyến thuộc; có đức Phật lấy cả Bồ-tát và Thanh 

văn xen lộn làm quyến thuộc, cho nên nói chỉ muốn lấy Bồ-tát làm quyến thuộc, 

nên học Bát-nhạ ba-la-mật. 

Quyến thuộc có ba hạng: thượng, trung, hạ. Hạ quyến thuộc thuần Thanh văn; 

trung quyến thuộc lẫn lộn Thanh văn Bồ-tát, thượng quyến thuộc thuần là Bồ-tát. 

 Thanh  tịnh  báo  đáp  ơn  đại  trí:  có  người  nói  Bồ-tát  chứa  nhiều  phước,  nhưng 

chưa trừ hết phiền não, lãnh thọ của người tín thí, chưa thể thanh tịnh báo đáp. 

Phật dạy: Bồ-tát tu hành Bát-nhã ba-la-mật, thấy các pháp đều không, không thể 

có được, huống gì các kiết sử. Bồ-tát vào trong pháp tánh, không thủ chứng thật 

tế, cho nên có thể thanh tịnh báo đáp phước thí chủ. 

Lại  nữa,  công  đức  Bồ-tát  rộng  lớn,  từ  khi  phát  tâm  lại  đây,  muốn  thay  thế  hết 

thảy  chúng  sanh  chịu  mọi  sự  khổ,  muốn  đem  hết  thảy  công  đức  cho  hết  thảy 

chúng  sanh,  vậy  sau  mới  cầu  Phật  đạo  cho  mình,  nhưng  việc  ấy  không  thể 

được, nên mới tự thành Phật, để độ hết thảy chúng sanh. 

Lại chí nguyện Bồ-tát không ràng buộc theo vô số kiếp; cũng như thế gian như, 

pháp  tánh,  thật  tế,  hư  không  trụ  lâu,  tâm  Bồ-tát  trụ  thế  gian  làm  lợi  ích  chúng 

sanh cũng lâu như thế, không có cùng tận. Bồ-tát như vậy mà không thể thanh 

tịnh báo đáp phước thí chủ thì ai có thể thanh tịnh báo đáp? Như cha mẹ tuy có 

kiết sử các ác, vì một đời làm lợi ích cho con, nên nhận sự cúng dường của nó, 

khiến nó được đại phước; huống gì Bồ-tát không có các kiết sử, mà trụ vô lượng 

đời làm lợi ích chúng sanh mà không thanh tịnh báo đáp? 

Lại nữa, Bồ-tát chỉ có bi tâm, không có Bát-nhã mà còn có thể lợi ích; huống gì 

tu hành Bát-nhã ba-la-mật. 

 Hỏi: Nếu Bồ-tát không còn kiết sử, tại sao còn thọ sanh ở thế gian? 

 Đáp: Trước đã nói: Bồ-tát được vô sanh pháp nhẫn, được pháp tánh sanh thân, 

nơi nơi biến hóa để độ chúng sanh, trang nghiêm thế giới; do công đức ấy nên 

tuy chưa thành Phật, mà có thể thanh tịnh báo đáp phước thí chủ. 

Kinh: Lại nữa, Xá-lợi-phất! Bồ-tát  ma-ha-tát muốn không khởi tâm  xan lẫn, tâm 

phá giới, tâm sân nhuế, tâm giải đãi, tâm tán loạn, tâm si, nên học Bát-nhã ba-la-

mật. 

Luận.  Sáu  thứ  tâm  xấu  này  làm  chướng  ngại  sáu  Ba-la-mật;  như  khi  Bồ-tát  tu 

hành  bố  thí,  nếu  có  tâm  xan  lẫn  nổi  lên,  thời  làm  cho  việc  bố  thí  không  thanh 

tịnh, tức là không thể đem vật tốt thí; hoặc cho vật tốt, không thể cho nhiều; hoặc 

cho vật ngoài, không thể cho vật trong; hoặc có thể cho vật trong, không thể cho 

hết;  đều  do  tâm  xan  lẫn.  Bồ-tát  tu  hành  Bát-nhã  ba-la-mật  biết  hết  thảy  pháp 

không ta, không của ta, các pháp đều không, như mộng như huyễn, đem thân, 

đầu, mắt, xưuơng, tủy bố thí như thí cỏ cây. Bồ-tát tuy chưa đắc đạo mà muốn 

thường không khởi tâm xan lẫn, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Các người khác lìa dục đắc đạo, nên không sanh tâm phá giới, Bồ-tát tu hành 

Bát-nhã ba-la-mật nên không thấy sự phá giới,  vì cớ sao? Vì giới là trú xứ của 

hết thảy công đức thiện; ví như đất là chỗ nương tựa của muôn vật, phá giới còn 

không được các đạo quả khác, huống được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, 

vì  vậy  nên  không  khởi  tâm  phá  giới.  Lại  nghĩ  rằng,  pháp  của  Bồ-tát  là  an  lạc 

chúng sanh, nếu phá giới là não loạn tất cả, vì vậy Bồ-tát còn không khởi tâm 

phá giới huống gì phá giới. 

Hàng Tiểu thừa và phàm phu còn không nên khởi tâm tức giận, huống gì Bồ-tát 

phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác; thân là đồ chứa khổ, đúng pháp 

phải tự chịu khổ não; ví như người phạm tội, tự chịu hình giết, tự làm tự chịu, 

không  nên  oán  người.  Chỉ  nên  tự  thủ  hộ  tâm,  đừng  cho  khởi  niệm  ác;  ví  như 

người  gặp  gió  mưa,  nóng,  rét,  cũng  không  nổi  giận.  Lại  nghĩ  rằng,  Bồ-tát  cầu 

Phật đạo, lấy tâm đại bi làm gốc; nếu ôm lòng sân hận, thời tiêu mất chí nguyện. 

Người sân hận còn không được cái vui thế gian, huống gì cái vui của đạo; người 

sân hận tự không được vui, làm sao có thể đem vui cho người. 

Người giải đãi còn không thể thành được việc tốt thế gian, huống gì Vô thượng 

Chánh  đẳng  Chánh  giác;  ví  như  dùi  cây  lấy  lửa  mà  thường  ngưng  nghỉ,  thời 

không hẹn được lúc có lửa; tâm tán loạn, ví như đèn giữa gió, đèn tuy có sáng 

mà không thể chiếu vật. Trí tuệ ở giữa loạn tâm cũng như vậy. Trí tuệ là cội gốc 

của hết thảy thiện pháp, nếu muốn thành tựu trí ấy, trước phải nhiếp tâm, vậy 

sau  mới  thành  được;  ví  như  người  cuồng  say,  việc  tự  lợi,  lợi  tha,  tốt  xấu  đều 

không hay biết; tâm tán loạn cũng như vậy. Việc tốt thế gian còn không thể biết 

rõ, huống gì pháp xuất thế gian. 

Tâm người ngu si, tất cả việc thành bại, đều không biết nỗi, huống gì nghĩa lý vi 

diệu sâu xa; ví như người không có mắt, thời hoặc sa hầm hố, hoặc vào đường 

quấy. Người vô trí cũng lại như vậy. Không còn mắt trí tuệ nên thọ nhận say đắm 

tà pháp, không lãnh thọ chánh kiến. Người như vậy, việc thế gian gần còn không 

thành được, huống gì Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Bồ-tát do lực tu hành Bát-nhã ba-la-mật, nên có thể chướng ngăn sáu tệ ấy, và 

thanh tịnh sáu Ba-la-mật. Do vậy nên nói nếu muốn không khởi lên sáu tệ, nên 

học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh:  Lại  nữa,  này  Xá-lợi-phất,  Bồ-tát  ma-ha-tát  muốn  khiến  hết  thảy  chúng 

sanh, an lập nơi chỗ phước bố thí, chỗ phước trì giới, chỗ phước tu định, chỗ 

phước  khuyến  đạo;  muốn  khiến  chúng  sanh  an  lập  nơi  chỗ  phước  tài  của, 

phước giáo pháp, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Thế nào gọi là chỗ phước? 

 Đáp:  Trong  A-tỳ-đàm  nói:  phước  là  nghiệp  thân,  khẩu,  ý  hữu  lậu  thiện.  Lại  có 

người nói: phước là vô phú vô ký, vì cớ sao? Vì là quả báo do nghiệp hữu lậu 

thiện nên được vô phú vô ký. Phước là quả báo, cũng gọi là phước, như người 

thế  gian  thành  được  đại  sự,  làm  nên  nhiều  việc,  gọi  đó  là  người  phước  đức. 

Phước này lược nói có ba thứ là bố thí, trì giới, tu định. 

 Thế nào là bố thí?  Có người đem y phục, đồ nằm, uống ăn, hoa hương, chuỗi 

ngọc... cho người; ấy gọi là bố thí. 

 Hỏi: Vật ẩm thực... là bố thí, hay còn có sự bố thí? 

 Đáp: Vật ẩm thực  chẳng  phải bố  thí,  mà khi  lấy  vật ẩm thực... đem cho, trong 

tâm phát sanh một pháp gọi là xả bỏ, trái ngược với tâm xan lẩn; ấy gọi là phước 

đức  bố  thí,  nó  hoặc  là  hữu  lậu,  hoặc  là  vô  lậu,  thường  là  tâm  số  pháp  thiện, 

tương ưng với tâm, theo tâm hành, cùng với tâm sanh; không sắc không hình; 

hay  làm  duyên,  tương  ưng  với  nghiệp,  theo  nghiệp  hành,  cùng  nghiệp  sanh, 

chẳng phải quả báo của nghiệp trước; được tu, hành tu, tuệ chứng, thân chứng, 

người phàm phu được và thánh nhân được. 

Có người nói:  Tư tương ưng với pháp  xả, ấy gọi là phước đức bố thí, vì cớ sao? 

Vì nghiệp hay sanh quả báo. Tư tức là nghiệp, thân miệng không gọi là nghiệp; 

từ tư tâm sở sanh, nên được gọi là nghiệp. 

Bố thí có hai thứ: 1. Tịnh, 2. Bất tịnh. Bất tịnh là chỉ cho thẳng mà thôi. Hoặc sợ 

mất của nên cho; hoặc sợ trách mắng nên cho; hoặc không cần dùng nên đem 

cho; hoặc thân ái nên cho; hoặc vì cầu thế nên cho, vì cho nên đưa đến nhiều 

thế  viện;  hoặc  chết  gần  kề  nên  cho;  hoặc  cầu  tiếng  khen  nên  cho;  hoặc  cầu 

ngang danh, hơn danh kẻ quý nên cho; hoặc đố kỵ ganh ghét nên cho; hoặc kêu 

mạn nên cho, nghĩ rằng tiểu nhân ngu hèn còn cho được, huống ta là đại nhân 

quý  trọng,  làm  sao  không  cho;  hoặc  vì  chú  nguyện  phước  đức  nên  cho;  hoặc 

cầu tốt trừ xấu nên cho; hoặc tìm vào bạn đảng nên cho; hoặc không nhất tâm, 

không cung kỉnh, khinh hèn người thọ nhận mà cho. Các nhân duyên như vậy, là 

vì đời nay nên cho; vì ngược lại với tịnh, nên gọi là bất tịnh. 

Tịnh thí là như trong Kinh nói: vì đối trị tâm nên cho; trang nghiêm ý nên cho; vì 

được đệ nhất lợi  nên cho; sanh tâm thanh tịnh hay phân biệt và giúp Niết-bàn 

nên cho; ví như hoa tươi chưa héo, sắc đẹp lại thơm. Tịnh tâm bố thí cũng như 

vậy;  như  nói  chư  thiên,  tâm  không  thanh  tịnh  bố  thí,  thời  ánh  sáng  cung  điện 

mỏng ít; nếu bố thí với tâm thanh tịnh thời ánh sáng thêm rộng lớn. Nghiệp bố thí 

ấy tuy quá khứ cho đến ngàn vạn đời không mất, thí như bằng khoáng giao ước. 

 Hỏi: Phước bố thí ấy làm sao tăng trưởng? 

 Đáp: Ðúng thời bố thí được phước tăng trưởng; như Kinh nói: thí lúc  đói khát, 

được  phước  tăng  nhiều;  thí  cho  người  đi  xa,  người  qua  đường  hiểm,  đường 

vắng hoặc thường bố thí không dứt; hoặc thường nhớ bố thí, nên bố thí được 

tăng  trưởng.  Như  trên  nói  về  niệm  xả  trong  sáu  niệm.  Hoặc  thí  lớn  nên  được 

phước nhiều; hoặc thí cho người tốt; hoặc thí cho Phật; hoặc người thí người thọ 

đều thanh tịnh; hoặc tâm quyết định thí; hoặc tự lực làm ra của thí; hoặc tùy của 

có  nhiều  ít  có  thể  thí  hết;  hoặc  giao  hẹn  đem  vật  thí;  hoặc  đem  ruộng  vườn, 

người giúp việc thí... bố thí như vậy chỉ có Bồ-tát lấy thâm tâm mới thực hành 

nỗi. Như Bồ-tát Vỹ-la-ma trong mười hai năm bố thí đã nghiêm sức bát bảy báu, 

đựng  sữa  bò,  thể  nữ,  mỗi  thứ  tám  vạn  bốn  ngàn,  cùng  các  vật  ẩm  thực  khác 

không kể số. 

Lại  như  Bồ-tát  Tu-đề-lệ-noa  (Tu-đại-noa)  đem  voi  trắng  thiện  thắng  thí  cho  kẻ 

oan gia, rồi vào ở núi sâu, đem hai đứa con yêu quý thí cho Bà-la-môn Thập Nhị 

Xú; lại đem vợ và con mắt thí cho Bà-la-môn – hóa thân của trời Ðế-thích. Bấy 

giờ đất rung động mạnh, trời sấm chớp, ở giữa hư không mưa hoa. 

Lại như Tát-bà-đạt-đa vương tự trói thân thí cho Bà-la-môn. 

Lại như vua Tỳ-thi (Si-bi) vì một chim bồ câu mà tự đem thân mình đổi mạng cho 

nó. 

Lại như Bồ-tát từng làm thân thỏ, tự nướng thịt mình thí cho tiên nhân. 

Các việc như vậy, trong kinh Bồ-tát bổn sanh nói đủ. 

Lại có người Thanh văn bố thí; như Tỳ-kheo-ni Tu-di-đà, cùng với hai bạn đồng 

học  làm  tinh  xá  cho  Ca-na-già  Mâu-ni  Phật,  mà  được  làm  Chuyển  luân  thánh 

vương và phước vua trời trong vô lượng ngàn vạn đời. 

Lại như Bà-la-môn Thi-bà đem một bát cao sữa thí Tăng, mà đời đời thọ vui, nay 

được thân A-la-hán, thọ vui nhất trong những người thọ vui. 

Lại như phu nhân Mạt-lợi, cúng dường Tôn-giả Tu-bồ-đề, nên đời nay quả báo 

được làm vợ vua Ba-thi-na-thi (Ba-tư-nặc). 

Lại như Thi-bà cúng dường ông Ca-chiên-diên nên quả báo đời này được làm 

vợ vua Chiên-đà-ba-châu-đà. 

Lại  như  Cư  sĩ  Uất-già-đà  cúng  dường  Xá-lợi-phất  và  năm  trăm  A-la-hán  nên 

ngay trong ngày được quả báo; là có năm trăm khách buôn được đồ ăn thừa kia, 

mỗi người đều lấy hạt châu anh lạc tặng cho ông, bỗng được giàu to; bèn gọi là 

Tốt-uất-già-đà. 

Bố thí như vậy được báo ngay trong đời nay. Nên biết, luận nghị về bố thí nói 

không hết được. 

 Chỗ phước trì giới: Phật nói về phước của năm giới. 

 Hỏi: Thế nào là tướng tội sát? 

 Đáp: Biết đó là chúng sanh mà cố ý cướp mạng sống, mắc tội sát; chẳng phải 

không cố ý, tâm khoái trá an ổn, mắc tội sát; chẳng phải tâm tán loạn si cuồng, 

cướp mạng sống mắc tội sát; chẳng phải chỉ làm bị thương, chết rồi mắc tội sát; 

chẳng  phải  chưa  chết,  thân  nghiệp  làm  là  tội  sát;  chẳng  phải  miệng  bảo;  thân 

làm là tội sát, chẳng phải chỉ tâm sanh niệm ác. Các tội như vậy, ngưng không 

làm, la tướng trạng thiện của giới thứ nhất. 

Hoặc có người nói: đó là vô phú vô ký; hoặc hệ thuộc cõi Dục; hoặc không hệ 

thuộc;  hoặc  chẳng  phải  tâm;  chẳng  phải  tâm  số  pháp;  chẳng  phải  tâm  tương 

ưng; chẳng phải theo tâm hành; hoặc cùng với tâm sanh; hoặc không cùng tâm 

sanh;  chẳng  phải  tương  ưng  với  nghiệp;  chẳng  phải  theo  nghiệp  hành;  hoặc 

cùng  nghiệp  sanh;  hoặc  chẳng  cùng  nghiệp  sanh;  chẳng  phải  quả  báo  của 

nghiệp trước, được tu, hành tu, thân chứng, tuệ chứng; hoặc tư duy đoạn; hoặc 

chẳng đoạn; khi xa lìa tham dục của cõi Dục được đoạn biến tri, phàm phu và 

thánh  nhân  cùng  có;  ấy  gọi  là  tướng  trạng  giới  không  sát  sanh.  Các  giới  khác 

cũng như vậy, tùy nghĩa mà phân biệt. 

Luận nghị tán thán các giới, như đã nói trong mục Thi-la ba-la-mật. 

 Chỗ phước tu định: Tuy trong Kinh nói tu từ là phước tu định, cũng nói thiền định 

hữu lậu có thể sanh quả báo, tổng quát gọi là phước tu định. Vì ở cõi Dục sân 

nhiều, tán loạn nhiều nên trước nói từ tâm là phước tu định. Ðược phương tiện 

từ, nguyện cho chúng sanh vui, sau thật sự thấy chúng sanh thọ vui, pháp tương 

ưng với tâm ấy; gọi là pháp từ. Pháp ấy hoặc hệ thuộc cõi Sắc, hoặc không hệ 

thuộc,  ấy  là  chơn  từ;  còn  phương  tiện  từ,  hệ  thuộc  cõi  Dục,  thường  theo  tâm 

hành, theo tâm sanh; vô hình vô đối hay duyên pháp; chẳng phải nghiệp, tương 

ưng  với  nghiệp  mà  theo  nghiệp  hành,  cùng  nghiệp  sanh;  chẳng  phải  quả  báo 

của  nghiệp  trước,  đắc  tu,  hành  tu,  thân  chứng,  tuệ  chứng;  hoặc  tư  duy  đoạn; 

hoặc  chẳng  đoạn.  Xa  lìa  tham  dục  của  cõi  Sắc  được  đoạn  biến  tri;  có  giác  có 

quán;  cũng  không  giác  có  quán;  cũng  không  giác  không  quán;  hoặc  có  mừng, 

hoặc  không  có  mừng;  hoặc  có  hơi  thở,  hoặc  không  có  hơi  thở,  phàm  phu  và 

thánh  nhân  cũng  được.  Hoặc  tương  ưng  với  thọ  khổ;  hoặc  tương  ưng  với  thọ 

không khổ không vui; trước duyên được tướng liễu giải, sau duyên thật nghĩa. Ở 

trong bốn thiền căn bản, hoặc quá bốn thiền; nương bốn thiền mà được thì có 

sức bền chắc. 

Từ nên gọi là nhân ái, vì không oán không tranh nên gọi là thân ái; hay duyên vô 

lượng chúng sanh, nên gọi là vô lượng; hay lợi ích chúng sanh; hay lìa dục nên 

gọi là phạm hạnh. Các luận nghị khác về từ tâm, như đã nói trong chương Bốn 

vô lượng tâm. 

 Hỏi:  Trong  phước  tu  định,  cớ  sao  Phật  chỉ  nói  từ  tâm  mà  không  nói  các  tâm 

khác? 

 Đáp: Trong bốn vô lượng, từ tâm vô lượng hay sanh phước đức lớn; bi tâm vì 

ưa sầu  nên bỏ phước đức; hỷ tâm  vì tự nhớ công  đức nên phước  đức chẳng 

sâu; xả tâm vì phóng xả nên phước cũng ít. 

Lại nữa, Phật dạy từ tâm có năm điều lợi, không nói tâm khác. Những gì là năm? 

1.  Ðao  không  làm  thương,  2.  Ðộc  không  làm  hại,  3.  Lửa  không  làm  cháy,  4. 

Nước không chìm, 5. Hết thảy chúng sanh sân nộ ác độc thấy đều hoan hỷ. 

Bi tâm... không có các việc như vậy, nên chỉ nói phước của tu định là từ. các tâm 

khác đi theo. Và các định hữu lậu có thể sanh quả báo. 

 Chỗ phước khuyến đạo: nếu Tỳ-kheo không tọa thiền, không tụng kinh, mà giáo 

hóa khuyến  đạo người tu lập phước đức; hoặc  có Tỳ-kheo  hay tọa  thiền, tụng 

kinh, thấy các Tỳ-kheo áo cơm thiếu thốn, đem sức dẫn dắt, và tu hành khuyến 

đạo,  và  các  Bồ-tát  thương  xót  chúng  sanh,  lấy  nhân  duyên  phước  đức  để 

khuyến cáo họ. 

Lại người xuất gia, nếu cầu tài của, đối với giới bị mất cho nên khuyến đạo làm 

nhân  duyên. Phước  về tài của là  y phục, ẩm thực, đồ nằm, thuốc thang,  vàng 

bạc, xe ngựa, ruộng nhà. 

 Hỏi: Trên nói chỗ phước bố thí, ở đây nói phước về tài của, có gì sai khác? 

 Đáp: Bố thí, là tổng quát hết thảy thí. Tài thí, pháp thí, tục thí, đạo thí; nay muốn 

phân biệt pháp thí, tài thí. 

Pháp thí như lấy  tâm đại từ, bắt đầu Chuyển pháp luân,  vô lượng chúng sanh 

đắc đạo, sau Xá-lợi-phất theo Phật Chuyển pháp luân. Các thánh nhân khác tuy 

chẳng phải Chuyển pháp luân, cũng vì chúng sanh thuyết pháp, làm cho họ đắc 

đạo, cũng gọi là pháp thí. 

Lại  có  Bồ-tát  Biến  Cát,  Quán  Thế  Âm,  Ðắc  Ðại  Thế,  Văn-thù-sư-lợi,  Bồ-tát  Di-

lạc... dùng hai lực thần thông là quả báo thần thông, tu đắc thần thông; trụ trong 

đó lấy các nhân duyên về phước đức, lực phương tiện, hào quang, thần túc... để 

khai độ chúng sanh, cũng gọi là pháp thí. 

Các Bích-chi Phật bay lên giữa hư không, nói một bài kệ dẫn đạo chúng sanh, 

khiến gieo trồng thiện căn, cũng gọi là pháp thí. 

Lại đệ tử Phật chưa đắc thánh đạo, ngồi thiền, tụng kinh, không phá hoại pháp 

tướng, giáo hóa đệ tử, đều gọi là pháp thí. 

Các thứ như vậy, gọi là tướng trạng của pháp thí. Vì vậy nên nói: muốn an lập 

chúng sanh nơi sáu phước thí, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh:  Lại  nữa,  này  Xá-lợi-phất,  Bồ-tát  ma-ha-tát  muốn  được  năm  mắt,  nên  học 

Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Năm mắt là mắt thịt, mắt trời, mắt tuệ, mắt pháp, mắt Phật. (Mười ba chữ 

này  nguyên  ở  trong  văn  kinh,  nay  y  theo  Ðại  chánh  tạng  đưa  vào  trong  văn 

luận). 

Mắt  thịt  thấy  gần  không  thấy  xa;  thấy  trước  không  thấy  sau;  thấy  ngoài  không 

thấy trong; thấy ngày không thấy đêm; thấy trên không thấy dưới, vì bị chướng 

ngại như vậy nên cầu mắt trời. 

Ðược mắt trời, xa gần đều thấy, trước sau, trong ngoài, ngày đêm, trên dưới đều 

thấy không chướng ngại. Nhưng mắt trời chỉ thấy  vật giả danh do nhân duyên 

hòa hợp sanh, không thấy được thật tướng là không, vô tướng, vô tác, vô sanh, 

vô diệt; như trước, giữa, sau cũng như vậy. Vì thật tướng nên cầu mắt tuệ. 

Ðược mắt tuệ, không thấy chúng sanh, diệt hết tướng một, khác; lìa bỏ các chấp 

trước, không thọ nhận hết thảy pháp, trí tuệ phân biệt tự diệt bên trong; ấy gọi là 

mắt tuệ. Nhưng mắt tuệ không thể độ chúng sanh, vì cớ sao? Vì không còn phân 

biệt, vì vậy nên cầu mắt pháp. 

Mắt pháp khiến cho người ấy tu hành pháp ấy, chứng được đạo ấy, biết hết thảy 

chúng  sanh  và  dùng  các  môn  phương  tiện  khiến  cho  họ  được  chứng  đạo. 

Nhưng mắt pháp không thể biết khắp đạo phương tiện độ sanh; vì vậy nên cầu 

mắt Phật. 

Mắt  Phật  không  việc  gì  không  biết,  thấy  biết  tất  cả  sự  che  kín;  việc  đối  người 

khác rất xa, đối với phật rất gần; đối với người khác tối tăm, đối với Phật sáng tỏ; 

đối với người khác nghi ngờ, đối với Phật quyết định; đối với người khác vi tế, 

đối với Phật thô thiển; đối với người khác rất sâu, đối với Phật rất cạn. Mắt Phật 

ấy không gì không nghe; không gì không thấy; không gì không biết; không việc gì 

khó; không suy nghĩ gì; đối với mọi pháp, mắt Phật thường soi sáng. Nghĩa năm 

mắt, phần sau sẽ nói rộng. 

Kinh: Bồ-tát ma-ha-tát muốn dùng mắt trời thấy chư Phật trong mười phương thế 

giới nhiều như cát sông Hằng, muốn dùng tai trời nghe mười phương chư Phật 

thuyết pháp, muốn biết tâm chư Phật, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Ðúng nghĩa thì mắt trời được không quá ba ngàn đại thiên thế giới; nay do 

lực Bát-nhã ba-la-mật nên thấy chư Phật trong mười phương thế giới nhiều như 

cát sông Hằng, vì cớ sao? Vì trong Bát-nhã ba-la-mật, thì không gần không xa, 

không có gì chướng ngại. 

 Hỏi: Như kinh Ban châu nói: do lực Ban châu tam-muội, nên tuy chưa được mắt 

trời vẫn thấy được chư Phật hiện tại trong mười phương, với ở đây Bồ-tát dùng 

mắt trời thấy mười phương chư Phật có gì khác nhau? 

 Đáp: Mắt trời này thuộc vô phú vô ký, Ban châu tam-muội, người lìa dục, người 

chưa lìa dục đều được, còn mắt trời chỉ người lìa dục có được. Ban châu tam-

muội, nhớ tưởng phân biệt, thường tu thường tập cho nên thấy; còn mắt trời tu 

thần thông được con mắt sắc trần do bốn đại của cõi Sắc tạo nên, thấy bốn phía  

khắp tướng sáng; ấy là khác Ban châu tam-muội. Công của mắt trời dễ; ví như 

mặt trời mọc, thấy sắc không khó; công của tam-muội khó; ví như ban đêm đốt 

đèn, thấy sắc không dễ; tai trời cũng như vậy. 

 Biết tâm chư Phật. Hỏi:  Như ở thượng địa mà độn căn còn không biết được tâm 

lợi căn hạ địa. Bồ-tát còn không biết được tâm một đức Phật, huống gì biết được 

tâm chư Phật trong mười phương nhiều như cát sông Hằng? 

 Đáp: Do thần lực của Phật làm cho Bồ-tát biết; như Kinh nói: Hết thảy không ai 

biết được tâm Phật; nếu Phật dùng thần lực làm cho biết, thì cho đến côn trùng 

cũng  biết  được.  Vì  vậy  nên  biết,  Phật  dùng  thần  lực  làm  cho  Bồ-tát  biết  tâm 

Phật. 

Lại  nữa,  Bát-nhã  ba-la-mật,  không  có  tướng  ngăn  ngại,  thô  tế,  sâu  cạn,  ngu 

thánh, đều không sai khác. Tâm chư Phật như, tâm Bồ-tát như, nhất như không 

sai khác. Bồ-tát theo “như” ấy, nên biết được tâm chư Phật. 

Lại nữa,  việc khó  hiếm có, không thể biết mà biết,  vì  vậy nên nói:  muốn  được 

như vậy nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh:  Muốn  nghe  mười  phương  chư  Phật  thuyết  pháp,  nghe  rồi  cho  đến  khi 

chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác vẫn không quên, nên học Bát-

nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Pháp của một đức Phật nói còn khó ghi nhớ; huống gì pháp của vô 

lượng chư Phật nói mà muốn ghi nhớ không quên? 

 Đáp: Bồ-tát do lực của Văn trì Ðà-la-ni nên thọ trì được; do lực của đà-la-ni ức 

niệm bền chắc nên không quên. 

Lại nữa, trong đây nói lực của Bát-nhã ba-la-mật, rốt ráo thanh tịnh không dính 

mắc;  ví  như  biển  lớn  hàm  thọ  các  dòng.  Bồ-tát  theo  mười  phương  chư  Phật 

nghe pháp, do khí cụ Bát-nhã ba-la-mật lớn, nên có thể thọ lãnh vô lượng pháp, 

giữ mãi không quên. 

Lại nữa, Bát-nhã ba-la-mật không thể ví dụ; như hư không; như lúc lửa kiếp tận 

đốt sạch, mưa lớn đầy dẫy, trận mưa ấy trừ hư không ra không chỗ nào có thể 

dung chứa. Mưa pháp của chư Phật mười phương, từ miệng Phật tuôn ra, trừ 

Bồ-tát tu hành Bát-nhã ba-la-mật, không còn có ai lãnh thọ được, vì vậy nên nói: 

muốn nghe pháp của mười phương chư Phật nói, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh: Lại nữa, này Xá-lợi-phất, Bồ-tát ma-ha-tát muốn thấy thế giới của chư Phật 

quá khứ, vị lai và thấy thế giới của mười phương chư Phật hiện tại, nên học Bát-

nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Nếu thấy mười phương Phật là đã thấy thế giới, nay cớ sao nói muốn 

thấy thế giới? 

 Đáp:  Bồ-tát  khi  chưa  thiền  định  vào  sâu,  nếu  thấy  mười  phương  thế  giới,  núi 

sông,  cây  cỏ,  thời  tâm  tán  loạn,  nên  chỉ  xem  thấy  chư  Phật;  như  đã  nói  trong 

chương nói về niệm Phật. Hành giả chỉ xem chư Phật, không xem đất nước, núi 

sông, cây cỏ, khi được lực thiền định thì tùy ý xem rộng. 

Lại nữa, cõi Phật thanh tịnh khó thấy, cho nên nói muốn thấy thế giới của chư 

Phật, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Lại một đức Phật có vô lượng trăm ngàn thứ thế giới; như trước nói có thế giới 

nghiêm tịnh; có thế giới không nghiêm tịnh; có thế giới xen tạp; có thế giới rốt ráo 

thanh tịnh khó thấy, do lực Bát-nhã ba-la-mật mà thấy được cả; ví như thiên tử 

khi ngồi ở điện nghe chính sự, thời người ngoài thấy rõ mà người ở thâm cung 

nội điện không thấy được. 

 Hỏi: Thế giới hiện tại trong mười phương có thể thấy; còn thế giới của chư Phật 

quá khứ, vị lai làm sao thấy? 

 Đáp:  Bồ-tát  có  thứ  tam-muội  thấy  quá  khứ  vị  lai,  khi  vào  tam-muội  ấy  thì  thấy 

việc quá khứ vị lai; như thấy việc trong mộng. 

Lại nữa, Bồ-tát có thứ tam-muội không diệt trừ, khi vào tam-muội ấy, không thấy 

có chư Phật có diệt mất. 

 Hỏi: Hai pháp ấy chẳng phải mắt làm sao thấy được? 

 Ðáp: Ðây chính là trí tuệ, giả gọi là mắt. 

Lại nữa, như trong kinh Chuyển pháp luân, đối với bốn đế được nhãn, trí, minh, 

giác. 

Lại nữa, Bồ-tát thấy thế giới Phật hiện tại trong mười phương, chắc chắn biết thế 

giới  chư  Phật  trong  quá  khứ;  vị  lai  cũng  như  vậy,  vì  cớ  sao?  Vì  hết  thảy  chư 

Phật công đức đồng nhau; việc ấy như trước đã nói. 

Lại  nữa,  trong  Bát-nhã  ba-la-mật,  giống  như  hiện  tại,  quá  khứ  vị  lai  bình  đẳng 

không khác; vì một như, một pháp tánh, vì thế không nên nạn. 

Kinh:  Lại  nữa,  Xá-lợi-phất!  Bồ-tát  ma-ha-tát  muốn  nghe  mười  hai  bộ  kinh  của 

mười phương chư Phật nói là Tu-đa-la, Kỳ-dạ, Thọ-ký, Già-đà, Ưu-đà-na, Nhân 

duyên,  A-ba-đà-na,  Như  thị  ngữ,  Bổn  sanh,  Phương  quảng,  Vị  tằng  hữu,  Luận 

nghị, mà hàng Thanh văn nghe, cũng chẳng nghe, đều muốn đọc tụng thọ trì tất 

cả, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Trước nói muốn nghe hết thảy pháp của mười phương chư Phật thuyết, 

nên học Bát-nhã ba-la-mật. Pháp chư Phật thuyết tức đây nói mười hai bộ kinh. 

Trong các Kinh, những lời nói thẳng gọi là Tu-đa-la, đó là bốn bộ A-hàm, và các 

kinh Ðại thừa, kinh Hai trăm năm mươi giới, ngoài ba tạng ấy cũng có kinh khác, 

đều gọi là  Tu-đa-la (Sutra: khế kinh). 

Các bài kệ trong các Kinh gọi là  Kỳ-dạ (Geya – Trùng tụng). 

Chúng sanh trong chín đạo là ba thừa và sáu thú được  Thọ-ký (Vyàkurana – Ký 

biệt)  rằng:  người  ấy  trải  bấy  nhiêu  vô  số  kiếp  sẽ  được  làm  Phật;  hoặc  thọ  ký 

hàng Thanh văn đời này hoặc đời sau đắc đạo; thọ ký hàng Bích-chi Phật chỉ đời 

sau  đắc  đạo;  thọ  ký  chúng  sanh  trong  sáu  thú  (sáu  đường)  đời  sau  chịu  báo. 

Pháp  của  chư  Phật  khi  muốn  thọ  ký  cho  chúng  sanh  trước  đều  mĩm  cười,  vô 

lượng  hào  quang  từ  bốn  cái  răng  phóng  ra,  đó  là  hào  quang  xanh,  vàng,  đỏ, 

trắng, tía... từ hai răng trên phóng ra chiếu ba đường ác; từ hào quang đó diễn 

vô  lượng  pháp,  nói  hết  thảy  pháp  tạo  tác  là  vô  thường,  hết  thảy  pháp  vô  ngã, 

Niết-bàn  an  ổn.  Chúng  sanh  gặp  được  hào  quang  cùng  nghe  thuyết  pháp  ấy, 

thân tâm an lạc, được sanh cõi người cõi trời; từ nhân duyên ấy đều được hết 

khổ. Hào quang từ hai răng dưới phóng ra chiếu lên cõi người cõi trời, cho đến 

cõi thiền Hữu đỉnh; hoặc kẻ đui mù, câm họng, bệnh cuồng đều được trừ khỏi. 

Trời Lục dục và A-tu-la thọ vui ngũ dục, gặp hào quang của Phật và nghe tiếng 

thuyết pháp, đều sanh nhàm chán dục lạc, thân tâm an lạc. Chư thiên ở cõi Sắc, 

khi  thọ  cái  vui  thiền  định,  gặp  hào  quang  của  chư  Phật  và  nghe  tiếng  thuyết 

pháp, cũng sanh nhàm chán, mà đi đến chỗ Phật. 

Các hào quang lại đến mười phương chiếu khắp sáu đường làm Phật sự xong, 

trở lại nhiểu quanh thân Phật bảy vòng. Nếu thọ ký địa ngục, thì hào quang từ 

dưới chân mà vào; nếu thọ ký cho súc sanh, thì hào quang từ đùi chân vào; nếu 

thọ ký cho ngạ quỷ, thì hào quang từ vế vào; nếu thọ ký cho nhân đạo, thì hào 

quang từ rún vào; nếu thọ ký cho thiên đạo, thì hào quang từ ngực vào; nếu thọ 

ký cho Thanh văn thì hào quang từ miệng vào; nếu thọ ký Bích-chi Phật, thì hào 

quang từ tướng giữa hai mi vào; nếu thọ ký được thành Phật, thì hào quang ấy 

từ đỉnh vào; nếu muốn thọ ký thời trước tiên hiện tướng ấy, vậy sau các đệ tử 

như A-nan... phát ra lời hỏi. 

Hết thảy kệ gọi là Kỳ-dạ, sáu câu, ba câu, năm câu; mỗi câu nhiều ít không nhất 

định, cũng gọi là Kỳ-dạ, cũng gọi là  Già-đà (Gàthà – Phúng tụng – Cô khởi). 

 Ưu-đà-na (Udàna - Tự thuyết) là có pháp Phật cần phải nói nhưng không có ai 

hỏi, Phật lược mở mối cho hỏi; như Phật ở thành Xá-bà-đề, trên nhà Tỳ-xá-khư, 

đi  kinh  hành  chỗ  tối,  tự  nói  Ưu-đà-na,  đó  là  “vô  ngã,  vô  ngã  sở,  việc  ấy  lành 

thay”. Bấy giờ một Tỳ-kheo chấp tay bạch Phật rằng: bạch Thế Tôn! Thế nào là 

vô ngã, vô ngã sở, việc ấy lành thay? Phật bảo Tỳ-kheo: người phàm phu chưa 

được  vô  lậu  đạo,  điên  đảo  che  tâm,  nên  đối  với  lý  vô  ngã,  vô  ngã  sở,  tâm  rất 

kinh sợ; còn nếu Phật và đệ tử Phật nghe pháp hay thời hoan hỷ phụng hành, 

không  điên  đảo,  nên  không  còn  tạo  nghiệp  trở  lại.  Những  điều  như  vậy,  trong 

Tạp A-hàm nói rộng. 

Lại như trong phẩm Bát-nhã ba-la-mật,  các thiên tử tán thán của Tu-bồ-đề nói 

rằng: lành thay! lành thay! Hy hữu Thế Tôn! Hy hữu Thế Tôn! ấy gọi là Ưu-đà-

na. 

Lại như sau khi Phật Niết-bàn, các đệ tử sưu tập những bài kệ thiết yếu, những 

bài kệ nói về vô thường, gom lại thành phẩm Vô thường, cho đến những bài kệ 

nói về Bà-la-môn gom lại thành phẩm Bà-la-môn, cũng gọi là Ưu-đà-na, sưu tập 

các việc tốt đều gọi là Ưu-đà-na. Như vậy gọi là Ưu-đà-na kinh (cũng gọi là Vô 

vấn tự thuyết). 

 Ni-đà-na (Nidàna – Nhân duyên) là nói nhân duyên chính khởi nói Phật pháp. Vì 

nhân  gì  Phật  nói  việc  ấy.  Trong  Tu-đa-la,  có  người  hỏi  nên  Phật  nói  việc  ấy. 

Trong luật vì có người phạm việc ấy nên Phật kiết giới ấy. Việc duyên khởi của 

hết thảy lời Phật dạy, đều gọi là Ni-đà-na. 

 A-ba-đà-na  (Avađàna  –  Thí  dụ):  tương  tợ  với  lời  nói  thô  thiển  nhu  nhuyến  của 

thế  gian,  như  kinh  Trường  A-la-đà-na  trong  Trung  A-hàm;  kinh  Ðại  A-ba-đà-na 

trong Trường A-hàm, Ức nhĩ A-ba-đà-na, Nhị thập ức A-ba-đà-na ở trong Luật; 

Dục A-ba-đà-na nhất bộ trong kinh Giải nhị bách ngũ thập giới, Bồ-tát A-ba-đà-

na xuất ra một bộ, như vậy có vô lượng A-ba-đà-na. 

 Như thị ngữ (Itivataka – Y-đế-mục đa-già - Bổn sự): có hai: 1. Là lời kết cú, rằng 

trước ta hứa nói nay đã nói xong. 2. Là ngoài ba tạng và đại thừa, còn có kinh 

tên gọi là Nhất Mục-đa-ca, có người  nói là Mục-đa-ca. Tên Mục-đa-ca ở cả ba 

tạng  và  Ðại  thừa,  là  thế  nào?  Như  Phật  dạy:  vua  Tịnh-phạn  bắt  buộc  những 

người trong dòng họ Thích xuất gia làm đệ tử Phật. Phật chọn năm trăm người 

có thể đắc đạo, đem đến thành Xá-bà-đề, vì cớ sao? Vì họ chưa lìa dục; nếu ở 

gần  bà  con,  sợ  họ  phá  giới,  nên  đem  đến  thành  Xá-bà-đề  bảo  Xá-lợi-phất  và 

Mục-kiền-liên giáo hóa. Ðầu đêm cuối đêm chuyên tinh không ngủ, siêng tu tinh 

tấn, nên được đạo. Ðược đạo rồi Phật đem họ trở về bản quốc, cùng với đại hội 

các  thiên  chúng  ở  trong  rừng  tiên  nhân  thuộc  thành  Ca-tỳ-la-bà  (Ca-tỳ-la-vệ). 

Rừng  này  cách  thành  Ca-tỳ-la-bà  50  dặm,  đó  là  vườn  dạo  chơi  của  người  họ 

Thích. Các Tỳ-kheo Thích tử này khi còn ở thành Xà-bà-đề, đầu đêm, cuối đêm 

chuyên tinh không ngủ, nên thấy đêm dài; từ trong rừng đi vào trong thành khất 

thực,  mới  biết dặm  đường dài  xa. Bấy  giờ đức Phật biết tâm họ, nhân  có một 

con sư tử đi đến lễ dưới chân Phật, rồi sang một bên, Phật lấy ba nhân duyên ấy 

nói kệ rằng: 

 “Không ngủ, đêm dài,  

 Mỏi mệt, đường dài,  

 Ngu, sanh tử dài,  

 Không biết chánh pháp”.  

Phật  bảo  Tỳ-kheo:  khi  các  người  chưa  xuất  gia,  tâm  kia  phóng  dật  ngủ  nghỉ 

nhiều nên không biết đêm dài; nay đầu đêm, cuối đêm, chuyên tinh cầu đạo, tỉnh 

giảm ngủ nghỉ nên thấy đêm dài. Rừng Ca-tỳ-la-bà này trước các ngươi vốn cỡi 

xe dạo chơi, nên không biết xa; nay các ngươi mặc y ôm bát, đi bộ mệt mỏi, nên 

biết đường xa. Còn con sư tử này, từ thời đức Phật Tỳ-bà-thi, làm vị thầy Bà-la-

môn, thấy phật thuyết pháp,  đi đến  chỗ  Phật.  Bấy giờ  vì đại chúng đang nghe 

pháp, không cùng nói năng, sư tử mới nghĩ ác, phát lời ác mắng rằng: bọn trọc 

này, khác gì súc sanh, không biệt người tốt, không biết nói năng. Vì nghiệp ác 

khẩu ấy, nên từ thời đức Phật Tỳ-bà-thi cho đến nay, 91 kiếp, thường ra vào súc 

sanh. Người ấy lúc đó đáng lẽ đắc đạo, song vì ngu si mà tự làm cho sanh tử lâu 

dài. Nay ở chỗ Phật, vì tâm thanh tịnh nên sẽ được giải thoát. 

Các Kinh như vậy gọi là xuất nhân duyên. Từ chỗ nào xuất? Từ trong ba tạng và 

Ðại thừa xuất ra, nên gọi là xuất. Sao gọi là nhân duyên? Là gốc của ba sự ấy 

(không ngủ, mỏi mệt, ngu không biết Chánh pháp) nên gọi là Nhân duyên Kinh. 

 Kinh Bổn sanh (Jataka – Xà-già-đà): nói về sự tích của Bồ-tát ở quá khứ, như 

xưa Bồ-tát từng làm con sư tử ở trong rừng, cùng với một con khỉ kết bạn thân, 

khỉ đem hai con gởi cho sư tử. Khi ấy có con chim ó, đói đi kiếm mồi, gặp sư tử 

đang ngủ, cố bắt sư tử con đem đi, đậu ở trên cây. Sư tử tỉnh dậy tìm khỉ con 

không được, thấy chim ó bắt đem trên cây, nói với chim ó: Ta nhận khỉ gởi hai 

đứa  con,  giữ  không  cẩn  thận,  để  ngươi  bắt  đem  đi,  phụ  lòng  tin  của  khỉ,  xin 

ngươi cho ta lại. Ta là chúa trong loài thú, ngươi là chúa trong loài chim, thế lực 

quý trọng ngang nhau, ngươi nên trả lại. 

Chim ó nói: Ngươi không biết thời, ta nay đang đói, đâu cần luận đồng hay khác. 

Sư tử biết nói vô ích, tự lấy móng sắc bén móc thịt ở vế đùi mình để đổi lấy khỉ 

con. 

Lại trong đời quá khứ, nhân dân nhiều người mắc bệnh liệt, nóng da vàng trắng. 

Bấy giờ Bồ-tát làm thân cá đỏ, tự lấy thịt mình bố thí cho người bệnh, để cứu 

khổ họ. 

Lại, xưa Bồ-tát làm thân một con chim, trú ở trong rừng, thấy một người đi vào 

trong nước sâu, không phải chỗ của người đi, bị vướng lưới của thủy thần. Theo 

phép lưới thủy thần, đã vướng, thì không thể nào gỡ được. Chim biết cách gỡ, 

liền bay đến  núi hương, lấy  một cành cỏ thuốc, đặt trên lưới  kia, giây liền tiêu 

hoại, người được thoát khỏi. 

Vô lượng việc đời trước cứu giúp như vậy; ấy gọi là Bản sanh kinh. 

 Kinh Phương Quảng (Vaipulya  - Tỳ-phật-lược): gọi là Ðại thừa, đó là kinh Bát-

nhã ba-la-mật; kinh sáu Ba-la-mật; kinh Hoa thủ; kinh Pháp Hoa; kinh Phật bản 

khởi  nhân  duyên;  kinh  Vân;  kinh  Pháp  vân;  kinh  Ðại  văn;  vô  lượng  vô  số  các 

kinh như vậy, vì để chứng đắc Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, nên gọi là 

Tỳ-phật-lược. 

 Vị  tằng  hữu  (Adbhuta-dharma  –  A-phù-đà-đạt-ma):  như  Phật  hiện  các  thần 

thông, chúng sanh lấy làm lạ cho là việc chưa từng có. Ðó là lúc Phật sanh ra, 

thân  phóng  hào  quang  lớn,  chiếu  ba  bgàn  đại  thiên  thế  giới  và  chỗ  u  ám;  lại 

chiếu ba ngàn đại thiên thế giới của vô lượng chư Phật trong mười phương. Bấy 

giờ trước Phật mẫu có ao đẹp thanh tịnh, để tắm cho Bồ-tát, Phạm vương cầm 

lọng, Ðế-thích tắm thân, hai rồng phun nước. 

Lại lúc mới sanh, không cần phò trì mà tự đi bảy bước, chỗ dấu chân đi đều có 

hoa  sen,  và  cất  tiếng  nói:  Ta  là  người  độ  hết  thảy  chúng  sanh  khỏi  khổ,  già, 

bệnh, chết. Ðất chấn động mạnh, trời mưa các hoa, cây phát âm thanh, trổi kỷ 

nhạc trời. Vô lượng việc hy hữu như vậy: ấy gọi là kinh Vị tằng hữu. 

 Kinh Luận nghị (Upadesa, Upatisa – Ưu-ba-đề-xá): đáp các câu hỏi, giải thích lý 

do. Lại nói rộng các nghĩa như Phật nói bốn đế, thế nào là bốn? Ðó là Bốn thánh 

đế. Những gì  là bốn? Ðó là Khổ, Tập, Diệt, Ðạo thánh  đế; ấy gọi là luận nghị. 

Thế nào là Khổ thánh đế? Ðó là tám khổ, là sanh khổ... Thế nào là sanh khổ? Ðó 

là các chúng sanh nơi chỗ sanh ra chịu khổ. Hỏi đáp như vậy, giải rộng nghĩa 

kia; ấy gọi là Ưu-ba-đề-xá (luận nghị). Như trong Ðại thừa, Phật dạy sáu Ba-la-

mật: Những gì là sáu? Ðó là Ðàn ba-la-mật cho đến Bát-nhã ba-la-mật. Thế nàp 

là Ðàn ba-la-mật? Ðàn ba-la-mật có hai: 1. Ðầy đủ. 2. Không đầy đủ. Thế nào là 

đầy đủ? Bố  thí hợp  cùng  với Bát-nhã ba-la-mật cho đến Bồ-tát Thập trụ thành 

tựu  được,  gọi  là  đầy  đủ.  Không  đầy  đủ  là  Bồ-tát  mới  phát  tâm,  chưa  được  vô 

sanh pháp nhẫn, chưa hợp cùng với Bát-nhã ba-la-mật; ấy gọi là không đầy đủ. 

Cho đến Thiền ba-la-mật cũng như vậy. 

Bát-nhã ba-la-mật đầy đủ là có năng lực phương tiện lớn, chưa đầy đủ là không 

có năng lực phương tiện. 

Lại nữa, Phật nói Luận nghị kinh, Ðại Ca-chiên-diên giải thích Khế kinh, cho đến 

trong đời tượng pháp, kẻ phàm phu đúng như pháp mà thuyết; ấy gọi là Ưu-ba-

đề-xá. 

 Pháp hàng Thanh văn không nghe được là pháp Phật chỉ nói cho Bồ-tát, không 

có hàng Thanh văn nghe. 

Lại nữa, Phật dùng lực thần thông, biến hóa thân vô số khắp mười phương thế 

giới nhất thừa nói pháp. 

Lại nữa, Phật vì trời Dục giới, trời Sắc giới nói pháp không có các đệ tử, cho nên 

không được nghe. 

 Hỏi: Các A-la-hán được sáu thần thông, nếu lúc Phật thuyết pháp, tuy không ở 

tại  tòa,  mà  dùng  tai  trời,  mắt  trời  có  thể  nghe  được  thấy  được;  nếu  dùng  Túc 

mạng thông, thời biết luôn cả việc quá khứ, cớ sao nói không nghe được? 

 Đáp:  Chỗ  thần  thông  lực  của  Thanh  văn  không  đến  kịp,  cho  nên  không  nghe 

được. 

Lại nữa, Phật  vì các đại  Bồ-tát nói kinh  bất khả tư nghì giải  thoát, Xá-lợi-phất, 

Mục-kiền-liên ở hai  bên Phật mà không  nghe được,  vì không gieo nhân duyên 

nghe pháp tu hành Ðại thừa ấy; ví như người tọa thiền, khi vào định nhất thiết 

xứ, có thể quán hết  thảy đều là nước, đều là lửa, mà người khác không trông 

thấy. Như trong kinh Bất Khả Tư Nghì Giải Thoát nói rộng. 

 Muốn thọ trì hết là nghe mà phụng hành là thọ, lâu dài không quên mất là trì. 

 (Hết cuốn 33 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 34 

Chương 46 

Giải Thích: Tín Trì 

Kinh. Chính pháp của chư Phật quá khứ, hiện tại, vị lai trong hằng hà sa thế giới 

ở mười phương đã nói, nay nói, sẽ nói, nghe được rồi đều muốn tín thọ, giữ gìn, 

thực hành và nói cho người khác, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Trên đã nói, đối với pháp của mười phương chư Phật muốn nhớ giữ 

không quên, nên học  Bát-nhã  ba-la-mật, sao  nay  còn tín thọ giữ gìn pháp của 

chư Phật ba đời? 

 Đáp: Trên nói muốn nhớ giữ pháp của chư Phật mười phương chưa biết là pháp 

gì, nên nói mười hai bộ kinh là pháp Phật và pháp mà hàng Thanh văn không 

nghe  được.  Trên  chỉ  nói  chư  Phật  trong  thế  giới  số  như  hằng  hà  sa,  nay  nói 

pháp của chư Phật ba đời số như hằng hà sa. Trên chỉ nói thọ trì không quên, 

không nói thọ trì lợi ích, nay nói vì mình cũng vì người thuyết giảng, thế nên nói 

lại. 

Kinh:  Lại  Xá-lợi-phất,  Bồ-tát  ma-ha-tát  đối  với  pháp  chư  Phật  quá  khứ  đã  nói, 

chư Phật vị lai sẽ nói, muốn nghe, nghe rồi, tự làm lợi mình cũng lợi người, nên 

học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Ðối với pháp của Phật hiện tại trong mười phương nói, có thể thọ, có 

thể trì, còn pháp quá khứ đã diệt, vị lai chưa có, làm sao nghe được? 

 Đáp:  Nghĩa  ấy  trước  đã  đáp,  nay  lại  nói  thêm,  Bồ-tát  có  tam-muội  gọi  là  tam-

muội Quán chư Phật ba đời, Bồ-tát vào trong tam-muội ấy đều thấy chư Phật ba 

đời, nghe Ngài thuyết pháp, ví như thần tiên ngoại đạo, đối việc đời vị lai chưa 

có dấu hình, chưa có nói năng, mà do lực trí tuệ cũng thấy cũng nghe. 

Lại nữa, lực của các Bồ-tát không thể nghĩ bàn, đời vị lai tuy chưa có hình, chưa 

có nói năng, mà có thể thấy được, nghe được. Hoặc do năng lực đà-la-ni, hoặc 

lấy  việc  nay so sánh biết  việc quá  khứ,  vị lai. Vì  vậy nên nói: muốn được  việc 

này, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh:  Muốn  đem  ánh  sáng  chiếu  khắp  những  chỗ  tối  tăm,  mặt  trời  mặt  trăng 

không chiếu đến được trong hằng hà sa thế giới, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Bồ-tát từ trời Ðâu-suất muốn giáng thần vào thai mẹ, bấy giờ thân phóng 

hào quang chiếu khắp hết thảy thế giới, và chỗ u tối ở thế gian, sau khi sanh ra, 

hào quang cũng chiếu khắp như vậy. Lúc mới Thành đạo, lúc Chuyển pháp luân, 

lúc Bát Niết-bàn cũng phóng hào quang lớn như vậy. Và vào các lúc khác hiện 

đại thần thông, phóng hào quang lớn; như lúc sắp  nói  Bát-nhã ba-la-mật, hiện 

đại thần thông, lấy hào quang lớn chiếu khắp chỗ u ám trong thế gian. So sánh 

như vậy, nơi nơi trong kinh nói đến thần thông, hào quang. 

 Hỏi: Ðó là thần lực của Phật, cớ sao nói là Bồ-tát? 

 Đáp: Nay nói Bồ-tát muốn được điều ấy, nên học Bát-nhã ba-la-mật. Các đại Bồ-

tát có được năng lực ấy, như Bồ-tát Biến cát, Quán Thế Âm, Ðắc Ðại Thế, Minh 

Võng,  Vô  Lượng  Quang...  có  được  năng  lực  ấy,  thân  phóng  ra  vô  lượng  hào 

quang, chiếu khắp mười phương thế giới số như hằng hà sa. 

Lại  như  trong  thế  giới  Phật  A-di-đà,  các  Bồ-tát  thân  phóng  ra  thường  quang, 

chiếu mười vạn do tuần. 

 Hỏi: Bồ-tát có thân quang như vậy, vốn do nhân duyên nghiệp gì mà được? 

 Đáp: Thân nghiệp thanh tịnh nên thân được trang nghiêm, như Kinh nói: có một 

con quỷ đầu như đầu heo, trùng thúi từ trong miệng ra, mà thân có kim sắc sáng 

chói.  Con  quỷ  ấy  từ  kiếp  trước  làm  Tỳ-kheo,  ác  khẩu  mắng  nhiếc  vị  Tỳ-kheo 

khách, nhưng do thân trì tịnh giới, nên thân có ánh sáng, và do ác ngôn nên có 

trùng thúi từ trong miệng ra. Như kinh nói tâm thanh tịnh có hơn kém, nên ánh 

sáng có thượng, trung, hạ, sáng ít, sáng lớn, ánh sáng làm âm thanh. Các trời 

cõi Dục tâm thanh tịnh, bố thí, trì giới, nên thân có ánh sáng. 

Lại nữa, có người vì thương xót chúng sanh mà ở chỗ tối đốt đèn, cũng vì cúng 

dường tôn thượng, tháp, chùa, nên lấy ngọc sáng, trổ cửa, gương sáng, và các 

vật sáng sạch bố thí, nên được thân có ánh sáng. 

Lại nữa, thường tu từ tâm nhớ khắp cả chúng sanh, tâm thanh tịnh, lại thường tu 

Niệm  Phật  tam-muội,  niệm  tưởng  ánh  sáng  và  thần  đức  chư  Phật,  nên  được 

thân có ánh sáng. 

Lại nữa, hành giả thường tu Hỏa nhất thiết nhập (Hỏa biến xứ) lại đem ánh sáng 

trí tuệ giáo hóa chúng sanh tà kiến ngu tối. Do nhân duyên của nghiệp ấy, nên 

được tâm có ánh sáng trí tuệ, thân cũng có ánh sáng. 

Do các nghiệp như vậy, nên được thân có ánh sáng thanh tịnh. 

Kinh: Trong  hằng hà sa thế giới ở  mười  phương không có tên Phật, tên Pháp, 

tên Tăng, mà muốn khiến hết thảy chúng sanh đều được chánh kiến, nghe tiếng 

Tam bảo, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Ở chỗ từ trước không hề có Phật pháp tháp chùa, Bồ-tát dựng tháp ở đó, 

nhờ nhân duyên của nghiệp ấy mà thân sau thành tựu đắc lực. Ở chỗ từ trước 

không hề có chúng hội Phật pháp. Bồ-tát tán thán Tam bảo, khiến chúng sanh 

nhập vào chánh kiến. Như Kinh nói: ở quốc độ từ trước không hề có tháp Phật, 

có  người  dựng  tháp  miếu  thờ  Phật  mà  được  phước  đức  Phạm.  Phạm  gọi  là 

phước đức vô lượng. Nhờ nhân duyên ấy, mau được thiền định; được thiền định 

nên  được  vô  lượng  thần  thông.  Nhờ  lực  thần  thông  nên  có  thể  đi  đến  mười 

phương tán thán Tam bảo. 

Chánh  kiến  là  nếu  trước  không  hề  biết  công  đức  Tam  bảo,  nhân  Bồ-tát  nên 

được tin Tam bảo, tin Tam bảo nên tin nghiệp tội phước nhân duyên; tin nghiệp 

nhân duyên nên tin thế gian là trói, Niết-bàn là mở. 

Ý nghĩa tán thán Tam bảo, như đã nói ở chương Tám niệm. 

Kinh: Muốn làm cho chúng sanh trong hằng hà sa thế giới ở mười phương, nhờ 

lực của Ta mà người mù được thấy, người điếc được nghe, người cuồng được 

nhớ, người trần truồng được  áo, người  đói khát được no đủ, nên học Bát-nhã 

ba-la-mật. 

Luận: Bồ-tát thực hành vô ngại Bát-nhã, thì hoặc được vô ngại giải thoát thành 

Phật, hoặc làm pháp tánh sanh thân Bồ-tát, như Văn-thù-thi-lỵ... ở Thập trụ địa, 

có đầy đủ công đức, chúng sanh thấy được, đều được như nguyện, ví như ngọc 

Như  ý, muốn gì  được nấy. Pháp tánh sanh thân  Phật  và pháp tánh sanh thân 

Bồ-tát, người nào thấy được, đều được toại nguyện cũng như vậy. 

Lại nữa, Bồ-tát từ khi mới phát tâm lại đây, chữa trị 96 thứ bệnh mắt cho chúng 

sanh trong vô lượng kiếp; lại tự lấy mắt bố thí cho chúng sanh trong vô lượng 

kiếp; lại đem ánh sáng trí tuệ phá tà kiến hắc ám; lại đem tâm đại bi khiến chúng 

sanh đều được như sở nguyện. 

Có các nghiệp nhân duyên như vậy, làm sao khiến chúng sanh thấy thân Bồ-tát 

mà lại không được mắt sáng? Các việc khác cũng như vậy, các nghĩa này, như 

đã nói trong chương Phóng quang. 

Kinh: Lại nữa, Xá-lợi-phất! Bồ-tát ma-ha-tát nếu muốn làm cho chúng sanh đang 

ở ba đường ác trong hằng hà sa thế giới mười phương, nhờ lực của ta mà đều 

được làm thân người, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi:  Nhờ  thiện  nghiệp  nhân  duyên  của  chính  mình  nên  được  làm  thân 

người,  cớ  sao  Bồ-tát  nói  do  lực  của  Ta  nên  khiến  cho  chúng  sanh  trong  ba 

đường ác đều được làm thân người? 

 Đáp: Không nói do  nghiệp  nhân  duyên  của Bồ-tát khiến chúng sanh  được  làm 

thân người, mà chỉ nói do ân lực của Bồ-tát nên được. Bồ-tát lấy lực thần thông 

biến hóa thuyết pháp, khiến chúng sanh tu thiện mà được làm thân người. 

Như  trong  Kinh  nói  hai  nhân  duyên  phát  khởi  chánh  kiến:  1.  Bên  ngoài  nghe 

chánh pháp. 2. Bên trong có chánh niệm. 

Lại như cây cỏ, bên trong có hạt giống, bên ngoài có mưa thấm, vậy sau được 

phát  sanh.  Nếu  không  có  Bồ-tát,  chúng  sanh  tuy  có  nghiệp  nhân  duyên,  mà 

không do đâu phát khởi được. Vì vậy nên biết chư Phật Bồ-tát, lợi ích rất nhiều. 

 Hỏi:  Làm  sao  khiến  chúng  sanh  trong  ba  đường  ác  đều  được  giải  thoát?  Phật 

còn không làm được, huống là Bồ-tát? 

 Ðáp:  Tâm  nguyện  của  Bồ-tát  muốn  như  vậy,  không  có  lỗi  chi.  Lại  nhiều  người 

được giải thoát, cho nên nói hết thảy, như thân chư Phật và Bồ-tát khắp phóng 

ra vô lượng hào quang, từ hào quang ấy xuất ra vô lượng hóa thân, khắp vào 

trong  ba  đường  ác  ở  mười  phương,  làm  cho  địa  ngục  lửa  tắt,  nước  sôi  lạnh, 

chúng sanh trong đó nhờ tâm thanh tịnh nên được sanh cõi trời cõi người; làm 

ngạ quỷ đạo đói khát được no đủ, khai phát thiện tâm mà được sanh cõi trời cõi 

người; làm cho súc sanh đạo tùy ý được ăn, xa lìa sợ hãi, khai phát thiện tâm, 

cũng được sanh cõi trời cõi người. Như vậy gọi là hết thảy ba đường ác được 

giải thoát. 

 Hỏi: Như các Kinh khác nói sanh cõi trời cõi người, sao ở đây chỉ nói được làm 

thân người? 

 Đáp: Ở trong cõi người mới có được việc tu đại công đức, cũng hưởng phước 

lạc, còn ở cõi trời phần nhiều say đắm vui không thể tu đạo, vì vậy nên nguyện 

cho được làm thân người. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  không  nguyện  cho  chúng  sanh  chỉ  thụ  hưởng  phước  lạc,  mà 

muốn khiến được giải thoát, thường vui Niết-bàn. Vì vậy nên không nói sanh lên 

cõi trời. 

Kinh: Muốn khiến chúng sanh trong hằng hà sa thế giới ở mười phương, nhờ lực 

của  Ta  mà  đứng  vững  nơi  giới,  tam-muội,  trí  tuệ,  giải  thoát,  giải  thoát  tri  kiến; 

khiến  được  quả  Tu-đà-hoàn  cho  đến  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  nên 

học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Trước đã nói năm pháp uẩn và đạo quả; nay sao còn nói lại? 

 Đáp: Trên chỉ nói pháp Thanh văn, từ quả Tu-đà-hoàn cho đến Vô dư Niết-bàn, 

nay  nói  lẫn  lộn  ba  thừa  Thanh  văn,  Bích-chi  Phật,  cho  đến  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác. 

Kinh:  Lại  nữa,  Xá-lợi-phất!  Bồ-tát  ma-ha-tát  muốn  học  oai  nghi  chư  Phật,  nên 

học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Thế nào là oai nghi chư Phật? 

 Đáp: Oai nghi là bốn động chỉ của thân. Ví như voi chúa, xoay mình mà xem, khi 

đi chân cách đất bốn ngón tay, tuy không đạp đất mà dấu bánh xe hiện rõ, không 

chậm  không  mau,  thân  không  nghiêng  lay,  thường  đưa  tay  phải,  an  ủi  chúng 

sanh. Khi ngồi kiết già, thân ngay thẳng; nằm thường nghiêng hông bên phải, hai 

đầu  gối  chồng  lên  nhau,  trải  nệm  cỏ  chỉnh  tề  không  rối  loạn,  ăn  không  kể  vị, 

ngon dở đồng nhau, đều nhận lời người thỉnh mời, thì làm thinh không nói, nói 

năng nhu nhuyến, phương tiện lợi ích, không bỏ mất thời tiết. 

Lại nữa, oai nghi của pháp thân Phật là quá Hằng hà sa thế giới phương đông 

làm một bước, phạm âm làm thuyết pháp cũng như vậy. Nghĩa tướng của pháp 

thân Phật, như trước đã nói. 

Kinh: Bồ-tát ma-ha-tát muốn được như voi chúa xem nhìn, nên học Bát-nhã ba-

la-mật. Bồ-tát nguyện rằng khi Ta đi cách đất bốn ngón tay, chân không đạp đất, 

Ta sẽ đến dưới cội Bồ-đề cùng với trời Tứ thiên vương, cho đến trời A-ca-ni-sắc, 

vô lượng ngàn vạn ức chúng chư thiên cung kính vây quanh, nên học Bát-nhã 

ba-la-mật. 

Luận:   Như  voi  chúa  xem  nhìn   là  khi  muốn  xoay  thân  để  nhìn  thì  cả  thân  đều 

chuyển, thân tâm chuyên nhất là tướng đại nhân, thế nên nếu có xem nhìn, thì 

cả thân tâm đều xoay, ví như sư tử bắt mồi, không vì vật nhỏ mà thay đổi thế 

mạnh. Phật cũng như vậy, nếu có xem nhìn, hoặc có nói gì thì thân với tâm đồng 

nhau, thường không phân tán, vì cớ sao? Vì từ vô số kiếp lại đây, tập pháp nhất 

tâm, do nghiệp nhân duyên ấy nên xương đầu với thân làm một, không có phân 

chia. Lại vì đời đời phá kiêu mạng nên không khinh chúng sanh, khi xem thời cả 

thân cùng xoay, như trong kinh Ni-tha thí dụ nói: người hốt phân ở nước Xá-bà-

đề, Phật lấy tay xoa đầu dạy khiến xuất gia, còn không khinh nó. 

 Chân đi cách đất bốn ngón tay là nếu Phật thường bay đi, thì chúng sanh nghi 

lấy làm lạ, bảo Phật chẳng phải người, thời không quay về nương tựa, còn nếu 

chân đi đến đất thời chúng sanh cho chẳng khác người thường, không sanh tâm 

cung kính. Thế nên tuy là đi trên đất, cách đất bốn ngón tay mà tướng dấu bánh 

xe dưới bàn chân vẫn hiện rõ. 

 Hỏi:  Như  Phật  thường  phóng  hào  quang  lớn,  chân  đi  không  đến  đất  mà  sao 

chúng sanh không tất cả đều cung kính quay về nương tựa? 

 Đáp: Chúng sanh trong vô lượng kiếp chứa tội rất nặng, vô minh cấu nhiễm sâu 

dày, đối với Phật sanh nghi cho là thầy huyễn, dùng thuật dối người. Hoặc nói 

rằng chân không đạp đất, bản tánh sanh ra tự nhiên như vậy, như chim hay bay, 

có gì kỳ lạ! Hoặc có chúng sanh vì tội nặng không thấy tướng Phật, chỉ gọi là Sa-

môn  đại  oai  đức  mà  thôi;  ví  như  người  bệnh  nặng  sắp  chết,  thuốc  hay,  đồ  ăn 

ngon, đều cho là xú uế, thế nên không tất cả đều cung kính nương tựa. 

 Ði đến dưới cội Bồ-đề cùng với trời Tứ thiên vương cho đến trời A-ca-ni-sắc, vô 

 lượng  ngàn  vạn  ức  chúng  chư  thiên  cung  kính  vây  quanh  là  thường  pháp  của 

chư Phật. Phật là Thế Tôn, đến dưới cội Bồ-đề, sắp phá hai thứ ma là kiết sử 

ma và tự tại thiên tử ma, sắp thành bậc nhất thiết trí, thì các chúng chư thiên sao 

không cung kính hầu đưa? Lại chu thiên đời đời tá trợ ủng hộ Bồ-tát, cho đến khi 

xuất gia, chư thiên khiến các cung nhân thế nữ nằm ngủ say mê, đỡ chân ngựa 

của Bồ-tát  vượt ra khỏi thành. Ngày nay  việc thành, ta sẽ cùng nhau hầu đưa 

đến dưới cội Bồ-đề. 

 Hỏi: Sao không nói vô lượng người dòng Sát-lợi, Bà-la-môn hầu đưa mà chỉ nói 

chư thiên? 

 Đáp: Phật mội mình ở giữa rừng sâu tìm cội Bồ-đề, chẳng phải chỗ của người 

đi, cho nên không nói. Lại người không có Thiên nhãn, Tha tâm trí, nên  không 

biết Phật sẽ thành đạo, cho nên không nói. 

Lại nữa, chư thiên quí hơn người, cho nên chỉ nói trời. 

Lại  nữa,  chư  Phật  thường  vui  chỗ  nhàn  tịnh,  chư  thiên  thường  ẩn  thân  không 

thấy, không trở ngại nhàn tịnh, cho nên chỉ nói chư thiên hầu đưa đi. 

Lại nữa, Bồ-tát thấy năm Tỳ-kheo bỏ Bồ-tát mà đi, Bồ-tát một mình đi đến dưới 

cội cây, thế nên phát lời nguyện ấy. 

Kinh: Nguyện Ta se ngồi dưới cội Bồ-đề, trời Tứ thiên vương cho đến trời A-ca-

ni-sắc, lấy áo trời trải làm tòa, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Như Kinh nói: Phật trải cỏ ngồi dưới cội cây mà thành Phật đạo, nay 

cớ sao nói nguyện lấy áo trời làm chỗ ngồi? 

 Đáp: Trong kinh Thanh văn nói trải cỏ, trong kinh Ðại thừa tùy chúng sanh thấy, 

hoặc có người thấy trải cỏ dưới cội cây, hoặc có người thấy trải nệm trời, theo 

phước đức của mỗi người nhiều ít mà chỗ thấy không đồng. 

Lại nữa, sanh thân Phật ôm cỏ đến dưới cây, pháp tánh sanh thân Phật lấy áo 

trời làm tòa, hoặc hơn áo trời. 

Lại nữa, Phật ở dưới  cây giữa rừng sâu thành Phật, người ở trong rừng  thấy, 

đem cỏ dâng Phật, nếu quý nhân không thấy sẽ lấy y phục quý giá trải làm tòa, 

chỉ vì trong rừng không có quý nhân, nên bây giờ long thần, trời đem mỗi áo đẹp 

làm tòa, áo của trời Tứ thiên  vương  nặng hai lượng;  áo trời Ðao-lợi nặng một 

lượng;  áo  trời  Dạ-ma  nặng  mười  tám  thù;  áo  trời  Ðâu-suất-đà  nặng  mười  hai 

thù; áo trời Hóa-lạc nặng sáu thù; áo trời Tha-hóa-tự-tại nặng ba thù; áo trời Sắc 

giới không có tướng nặng; áo trời cõi Dục từ bên gốc cây sanh, không chỉ không 

may; ví như băng mỏng, ánh sáng sáng trong, có đủ màu sắc; áo trời Sắc giới, 

thuần ánh sáng kim sắc. 

Như  vậy  áo  báu  trải  làm  chỗ  ngồi,  Bồ-tát  ngồi  lên  đó  thành  bậc  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

 Hỏi: Sao chỉ nói chư thiên trải áo, không nói đại Bồ-tát ở mười phương trải tòa 

cho  Phật?  Các  Bồ-tát  lúc  sắp  Thành  đạo  đều  trải  tòa  cho  Phật,  hoặc  rộng  dài 

đều một do tuần, mười trăm ngàn vạn ức cho đến vô lượng do tuần, cao cũng 

như vậy. Các tòa báu ấy do phước đức vô lậu của Bồ-tát phát sanh, chư thiên 

mắt còn không thấy được huống gì lấy tay rờ. Ba đời mười phương chư Phật, 

hàng ma đắc đạo, trang nghiêm Phật sự, thảy đều soi thấy, ví như gương sáng. 

Tòa của Bồ-tát đẹp như vậy, cớ sao không nói? 

 Đáp: Bát-nhã ba-la-mật có hai thứ: 1. Là nói chung cho Thanh văn, Bồ-tát và chư 

thiên. 2. Chỉ nói riêng cho Bồ-tát đầy đủ mười trụ. Trong Bát-nhã ba-la-mật này 

hãy nói cho Bồ-tát trải tòa cho Phật, vì sao? Vì chư thiên biết ân Phật không kịp 

các đại Bồ-tát, một đời, hai đời. Bồ-tát như vậy, cớ sao không dùng thần lực mà 

cúng dường Phật. Trong đây hợp với Thanh văn mà nói, nên không nói Bồ-tát 

trải tòa. 

Kinh: Muốn lúc chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, chỗ đi, đứng, 

ngồi, nằm, đất đều là Kim cương, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Vì sao nơi chỗ bốn oai nghi đi, đứng, ngồi, nằm của Phật, đất đều là 

Kim cương? 

 Đáp: Có người nói: lúc Bồ-tát đến dưới cội Bồ-đề, ngồi ở chỗ đó chứng thành Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, bấy giờ Bồ-tát vào trong thật tướng chư pháp, 

không có đất nào đủ sức đỡ Bồ-tát, vì sao? Vì đất đều là quả báo do nghiệp hư 

dối của chúng sanh  mà có, nên không thể đỡ nổi Bồ-tát. Lúc Bồ-tát sắp thành 

Phật, thân Phật là thân thật tướng trí tuệ, lúc ấy chỗ ngồi biến thành Kim cương. 

Có người nói: đất ở trên Kim luân, Kim luân ở trên Kim cương, từ mé Kim cương 

xuất ra đài hoa sen thẳng lên đỡ chỗ ngồi của Bồ-tát, khiến không lún sụp, vì vậy 

nên chỗ ngồi đạo tràng gọi là Kim cương. 

Có  người  nói:  thành  Phật  rồi,  chỗ  đi,  đứng,  ngồi,  nằm  đều  biến  thành  Kim 

cương. 

 Hỏi: Kim cương cũng do nghiệp hư dối của chúng sanh mà có, làm sao đỡ Phật 

được? 

 Đáp: Kim cương tuy cũng do nghiệp hư dối tạo thành, song bền chắc hơn đất, 

không còn có gì hơn nữa. Nước ở dưới kim cương, các đại long vương lấy vật 

kiên cố ấy dâng Phật, đây cũng là do nghiệp đời trước của Phật, nay được chỗ 

an lập này. 

Lại nữa, Phật biến Kim cương và bốn đại thành hư không, hư không không hư 

dối, trí tuệ Phật cũng không hư dối. Hai việc đã đồng nhau, cho nên đỡ được. 

Kinh: Lại nữa, Xá-lợi-phất! Bồ-tát ma-ha-tát, muốn ngay trong ngày xuất gia liền 

được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  và  Chuyển  pháp  luân,  khi  Chuyển 

pháp luân, vô lượng vô số chúng sanh xa lìa trần cấu, được pháp nhãn tịnh đối 

với các pháp; vô lượng vô số chúng sanh vì không thọ hết thảy pháp, nên được 

giải thoát khỏi các lậu tâm; vô lượng vô số chúng sanh được không thối chuyển 

đối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Hoặc có Bồ-tát ở trong đời ác chúng sanh tà kiến, vì trừ tà kiến cho họ nên 

thực hành hạnh cần khổ rất khó, như đức Phật Thích-ca Văn ở trong rừng cây 

Ưu-lâu-tần-loa (Uruvela) ngày ăn một hạt mè hạt gạo. Các ngoại đạo nói: Tiên 

sư chúng tôi tuy tu khổ hạnh, không bằng sáu năm cần khổ như vậy. 

Lại có người nói: Phật có nghiệp ác đời trước, nên nay chịu khổ báo ấy. 

Lại có Bồ-tát cho rằng Phật thật thọ khổ ấy, nên  phát tâm nguyện rằng: Ta sẽ 

ngay trong ngày xuất gia được thành Phật. 

Lại có Bồ-tát ở vào đời tốt xuất gia, như Ðại Thông Tuệ cầu Phật đạo, ngồi kiết-

già phu, trải mười tiểu kiếp mới được thành Phật. Bồ-tát nghe như vậy, phát tâm 

nguyện rằng: nguyện Ta ngay trong ngày xuất gia liền được thành Phật. 

Lại có Bồ-tát thành Phật rồi, không Chuyển pháp luân liền, như đức Phật Nhiên 

Ðăng thành Phật đã mười hai năm, chỉ phóng hào quang, không người nào biết, 

nên không thuyết pháp. 

Lại như Phật Tu-phiến-đa thành Phật rồi, không ai thọ hóa, nên làm hóa Phật lưu 

lại một kiếp thuyết pháp độ người, còn tự thân thì diệt độ. 

Lại như đức Phật Thích-ca Văn thành Phật rồi, năm mươi bảy ngày không thuyết 

pháp. Bồ-tát nghe như vậy, nên phát nguyện: khi Ta thành Phật rồi liền Chuyển 

pháp luân. 

Lại như đức Phật độ chúng sanh có hạng số, như đức Phật Thích-ca Văn, lúc 

Chuyển  pháp  luân,  ông  Kiều-trần-như  một  người  được  Sơ  quả,  tám  vạn  chư 

thiên  được  Pháp  nhãn  tịnh  đối  với  các  pháp.  Bồ-tát  nghe  như  vậy,  nên  phát 

nguyện: Khi ta Chuyển pháp luân, vô lượng vô số người được xa lìa trần cấu, 

được pháp nhãn tịnh đối với các pháp. 

Lại vì như đức Phật Thích-ca Văn lúc Chuyển pháp luân đầu tiên, chỉ có một Tỳ-

kheo và chư thiên chứng được Sợ quả, mà không một người chứng được A-la-

hán và Bồ-tát đạo. Thế nên Bồ-tát phát nguyện rằng: khi ta thành Phật, sẽ làm 

cho vô lượng vô số chúng sanh, không chấp thọ hết thảy pháp, được giải thoát 

các lậu tâm, và vô lượng vô số chúng sanh, không chấp thọ hết thảy pháp, được 

giải thoát các lậu tâm, và vô lượng vô số chúng sanh được không thối chuyển 

đối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

 Hỏi: Nếu thần lực và công đức độ sanh của chư Phật bằng nhau, thì cớ sao ở 

đây Bồ-tát lại phát nguyện như vậy? 

 Đáp:  Một Phật có thể biến làm vô lượng vô số thân để độ chúng sanh, nhưng thế 

giới có nơi nghiêm tịnh, có nơi không nghiêm tịnh, Bồ-tát hoặc thấy hoặc nghe 

có đức Phật tu khổ hạnh khó được thành Phật, có đức Phật không Chuyển pháp 

luân liền, có như đức Phật Thích-ca Văn sáu năm khổ hạnh mới Thành đạo. Lại 

nghe lúc Chuyển pháp luân đầu tiên chưa có người chứng được A-la-hán huống 

gì được Bồ-tát đạo. Vì Bồ-tát chưa nghe thần lực của chư Phật bình đẳng, nên 

phát  nguyện  như  vậy.  Nhưng  thần  lực  và  công  đức  của  chư  Phật  bình  đẳng 

không sai khác. 

Kinh: Muốn lúc Ta thành Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, lấy vô lượng vô số 

Thanh  văn  làm  Tăng,  lúc  Ta  một  lần  thuyết  pháp  họ  liền  bèn  ở  trên  tòa  đều 

chứng được A-la-hán, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Có đức Phật lấy Thanh văn làm Tăng, có số có hạn, như đức Phật Thích-

ca Văn lúc đầu có 1.250 Tỳ-kheo làm Tăng, đức Phật Di-lặc thuyết pháp hội đầu 

có 99 ức Tăng, hội thứ hai có 96 ức, hội thứ ba có 93 ức. Tăng của chư Phật 

như vậy có hạn có số không đồng. Vì vậy nên Bồ-tát nguyện rằng: Ta sẽ lấy vô 

lượng vô số Thanh văn làm Tăng. 

Lại có đức Phật thuyết pháp cho chúng sanh, thuyết lần đầu người nghe được 

Sơ quả, lúc khác lại thuyết pháp nhị quả, tam quả, tứ quả. Như đức Phật Thích-

ca  Văn  thuyết  pháp  cho  năm  Tỳ-kheo,  chứng  được  Sơ  quả,  ngày  sau  chứng 

được A-la-hán, như Xá-lợi-phất được Sơ quả, nửa tháng sau mới được A-la-hán 

quả.  Ðại  Ca-diếp  trông  thấy  Phật  liền  được  sơ  quả,  qua  tám  ngày  được  A-la-

hán. Như A-nan được quả Tu-đà-hoàn, mười hai năm hầu hạ Phật, sau khi Phật 

Bát  Niết-bàn  mới  được  A-la-hán.  Các  A-la-hán  như  vậy  không  phải  một  lúc 

chứng được bốn quả, vì vậy nên Bồ-tát phát nguyện rằng: lúc Ta một lần thuyết 

pháp, người nghe liền ở trên tòa đều chứng được A-la-hán. 

Kinh:  Nguyện  Ta  sẽ  lấy  vô  lượng  vô  số  đại  Bồ-tát  làm  Tăng,  lúc  Ta  một  lần 

thuyết pháp, vô lượng vô số Bồ-tát đều được bất thối chuyển. 

Luận: Bồ-tát sở dĩ phát nguyện này, là vì thấy chư Phật phần nhiều lấy Thanh 

văn làm Tăng, không tách riêng Bồ-tát Tăng, như các Bồ-tát Di-lặc, Bồ-tát Văn-

thù-sư-lợi... vì đức Phật Thích-ca Văn không tách riêng Bồ-tát Tăng, nên đã phải 

nhập vào Thanh văn Tăng theo thứ lớp ngồi. 

Lại có đức Phật vì nhất thừa thuyết pháp, thuần lấy Bồ-tát làm Tăng. 

Lại có đức Phật lấy cả Thanh văn Bồ-tát lẫn lộn làm Tăng, như nước đức Phật 

A-di-đà, Bồ-tát Tăng nhiều, Thanh văn Tăng ít. Vì vậy nên nguyện lấy vô lượng 

Bồ-tát làm Tăng. 

Lại có đức Phật lúc Chuyển pháp luân đầu tiên, không có người được A-bệ-bạt-

trí (không thối chuyển). Vì vậy nên Bồ-tát nguyện rằng: Ta thuyết pháp lần đầu 

có vô lượng vô số người được A-bệ-bạt-trí. 

Kinh: Muốn được sống lâu vô lượng, ánh sáng đầy đủ, thời nên học Bát-nhã ba-

la-mật. 

Luận: Chư Phật thọ mạng có dài có ngắn. Như đức Phật Tỳ-bà-thi sống 84.000 

năm, đức Phật Câu-lưu-tôn sống sáu vạn năm, Phật Câu-na-hàm Mâu-ni sống 

ba vạn năm, Phật Ca-diếp sống hai vạn năm, Phật Thích-ca Văn sống trăm tuổi. 

Ít có ai quá hơn đức Phật Di-lặc sống 84.000 năm. 

Như  đức  Phật  Thích-ca  Văn,  hào  quang  chiếu  thường  là  xa  một  trượng,  đức 

Phật Di-lặc hào quang chiếu thường xa mười dặm. 

Hào quang và thọ mạng của chư Phật có hai thứ: Ẩn tàng. 2. Là hiển hiện. 1. Là 

chân thật. 2. Là vì chúng sanh nên ẩn tàng. Chân thật là vô lượng hiển hiện. Vì 

chúng sanh là có hạng có lượng. 

Thật thì Phật thọ mạng không phải ngắn, vì chư Phật đầy đủ nghiệp nhân duyên 

trường  thọ,  như  Phạm-thiên  Bà-già  nhờ  kiếp  trước  cứu  nhơn  mạng  một  làng, 

cho  nên  được  thọ  mạng  vô  lượng  vô  số.  Theo  pháp  của  Phạm  thế  thì  sống 

không quá nửa kiếp, nhưng riêng Phạm thiên này sống vô lượng. Vì vậy nên ông 

sanh tà kiến nói rằng, chỉ có ta thường trú. Phật đi đến chỗ ông phá tà kiến đó, 

nói  duyên  trước  của  ông  nhờ  cứu  mạng  cho  một  làng  mà  còn  được  sống  lâu 

như vậy, huống gì Phật đời đời cứu vô lượng vô số chúng sanh, hoặc đem thí 

vật cứu giúp, hoặc đem thân mạng chết thế, cớ sao sống không quá hạn trăm 

tuổi? 

Lại nữa, giới không sát sanh là nghiệp nhân cho sống lâu, Phật đem tâm đại từ 

thương chúng sanh thấu xương tủy, còn thường vì chúng sanh mà chết, huống 

gì sát sanh. 

Lại nữa, trí tuệ biết thật tướng chư pháp, chân thật không hư dối, cũng là nghiệp 

nhân duyên cho sống lâu; Bồ-tát do công đức trì giới hòa hợp với Bát-nhã ba-la-

mật còn được sống lâu vô lượng, huống gì Phật đời đời đầy đủ vô lượng công 

đức ấy, mà mạng sống có hạn. 

Lại nữa, như trong hết thảy sắc, Phật thân đệ nhất; trong hết thảy tâm, Phật tâm 

đệ nhất; vì vậy trong hết thảy thọ mạng, Phật thọ mạng đệ nhất. Như người tục 

nói: người sanh ở đời, sống lâu là quý, Phật ở trên người, thọ mạng cũng phải 

dài lâu! 

 Hỏi: Phật tuy có nghiệp nhân trường thọ, vì sanh vào đời ác, nên thọ mạng phải 

ngắn, dùng thọ mạng ngắn ấy đủ hoàn thành Phật sự, chứ cần chi phải dài? 

Lại  Phật  do  lực  thần  thông,  trong  một  ngày  đủ  hoàn  thành  Phật  sự,  huống  gì 

trăm năm? 

 Đáp:  Ở  đây  cõi  Diêm-phù-đề  ác,  nên  Phật  thọ  mạng  phải  ngắn,  các  nơi  khác 

lành, nên Phật thọ mạng phải dài. 

 Hỏi: Nếu như vậy, Bồ-tát sanh vào cung vua Tịnh phạn ở cõi Diêm-phù-đề, xuất 

gia, thành đạo mới là Phật thật, còn ở nơi khác đều do lực thần thông biến hóa 

làm Phật để độ chúng sanh ư? 

 Đáp: Lời ấy không đúng, vì cớ sao? Vì ở các chỗ khác thuộc cõi Diêm-phù-đề 

cũng sẽ nói Phật ở nước ta là Phật thật, còn ở các chỗ khác là Phật biến hóa, 

sao biết? Vì nếu ở các quốc độ khác tự biết đó là hóa Phật, thời sẽ không chịu 

tin thọ giáo giới. 

Lại có người ở các quốc độ khác sống lâu một kiếp, nếu Phật sống trăm tuổi, thì 

so với họ chưa đủ một ngày, chúng sanh kia sẽ khởi tâm kiêu mạng, không chịu 

thọ giáo, thời kia chắc cho Phật sống một kiếp là Phật thật, còn đây la Phật biến 

hóa. Như kinh Thủ-lăng-nghiêm tam-muội nói: Thần thông biến chiếu Phật, sống 

bảy trăm ngàn vô số kiếp. Phật bảo Văn-thù-thi-lỵ rằng: Phật kia là thân Ta. Phật 

kia cũng nói: Phật thích-ca Văn là thân Ta. 

Vì vậy nên biết chư Phật sống lâu vô lượng thật. vì độ người nên thị hiện có dài 

ngắn.  Ông  nói  Phật  Thích-ca  Văn  do  lực  thần  thông  nên  trong  một  ngày  độ 

chúng sanh không khác gì sống lâu, vậy thời không cần sống trăm tuổi, chỉ trong 

một ngày cũng có thể làm đầy đủ Phật sự. 

Như A-nan có một lần tâm sanh ý niệm rằng: như đức Phật Nhiên Ðăng, Phật 

Nhất Thiết Thắng, Phật Tỳ-bà-thi sanh ở đời tốt, thọ mạng rất dài có thể làm đủ 

Phật sự, còn Phật Thích-ca Văn của ta, sanh vào đời ác, thọ mạng rất ngắn, Thế 

Tôn sẽ không có thể làm đầy đủ Phật sự chăng? 

Bấy  giờ,  Thế  Tôn  vào  Nhật  xuất  tam-muội,  từ  thân  biến  hóa  ra  vô  lượng  chư 

Phật và vô lượng ánh sáng, khắp đến mười phương, mỗi mỗi hóa Phật ở các thế 

giới, đều làm Phật sự, có vị thuyết pháp, có vị hiện thần thông, hoặc hiện thiền 

định, hoặc hiện ăn cơm. Các nhân duyên như vậy, thì tác Phật sự, mà độ chúng 

sanh. 

Từ tam-muội dậy, bảo A-nan rằng: Ông thấy nghe các việc ấy chăng? 

A-nan thưa: Ðã thấy. 

Phật bảo A-nan: Phật dùng thần lực như vậy làm đầy đủ Phật sự được chăng? 

A-nan  thưa:  Giả  sử  Phật  sống  một  ngày,  và  cỏ  cây  trên  đại  địa  đều  là  chúng 

sanh khả độ, thời Phật có thể độ hết, huống gì Phật sống trăm năm. 

Vì vậy nên biết chư Phật sống lâu vô lượng, chỉ vì độ chúng sanh nên thị hiện có 

dài ngắn,  ví như mặt trời  mọc, bóng hiện trong nước, tùy nước lớn nhỏ, nước 

lớn thời bóng lâu diệt, nước nhỏ thời bóng mau diệt. Nếu chiếu vào lưu ly, núi 

phá lưu ly, thời bóng trụ lâu. Lại như lửa đốt cỏ cây, đốt ít thời mau tắt, đốt nhiều 

thời lâu tắt. Không thể vì chỗ lâu tắt không có lửa mà bảo  chỗ đốt nhiều cũng 

không có lửa. Nghĩa ánh sáng dài ngắn cũng như vậy. 

Kinh:  Nguyện  lúc  Ta  thành  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  trong  thế  giới 

không  có  dâm  dục,  sân  nhuế,  ngu  si,  cũng  không  danh  tự  ba  độc.  Hết  thảy 

chúng sanh thành tựu trí tuệ, khéo trì giới, khéo thiền định, khéo tu phạm hạnh, 

khéo không nhiễu hại chúng sanh, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Nếu thế giới không ba độc cũng không có danh tự ba độc, vì sao Phật 

xuất sanh ở thế giới đó? 

 Đáp: Tham dục, sân nhuế, ngu si gọi là ba bất thiện căn, là pháp hệ thuộc cõi 

Dục. Phật nếu nói tham dục, sân nhuế, ngu si, thì là điều bất tiện hệ thuộc cõi 

Dục; còn nếu Phật nói nhiễm ái, vô minh, thời đây là bất thiện thông cả ba cõi. 

Có thế  giới  Phật, thuần là  người ly dục, vì  hạng chúng sanh đó, Bồ-tát nguyện 

rằng: lúc Ta thành Phật, trong nước không có ba độc và danh tự ba độc. 

Lại  có  thế  giới  Phật  thanh  tịnh,  thuần  là  bậc  bất  thối  chuyển,  pháp  tánh  sanh 

thân  Bồ-tát,  không  các  phiền  não,  chỉ  có  tập  khí  thừa,  cho  nên  nói  không  có 

danh từ ba độc. 

Nếu có người nói, như Bồ-tát nguyện rằng: Ta sẽ độ hết thảy chúng sanh, mà 

chúng sanh thật không độ hết, đây cũng như vậy. Muốn làm cho thế giới không 

có danh từ ba độc, và cũng thật có ba độc không hết. Nếu hoàn toàn không ba 

độc, thì dùng Phật làm gì? Như đại địa không tối, thời không cần mặt trời chiếu. 

Như Kinh nói: nếu không có ba pháp thời Phật không ra đời. Nếu ba pháp không 

dứt, thời không lìa khỏi sanh, già, bệnh, chết. Ba pháp là ba độc, như trong kinh 

Ba pháp nói rộng. 

Lại nữa, có thế giới chúng sanh phân biệt các pháp là thiện là bất thiện, là trói, là 

mở... đối với pháp nhất tướng tịch diệt mà sanh hý luận như vậy. Vì vậy Bồ-tát 

nguyện rằng: nguyện làm cho chúng sanh ở thế giới Ta không sanh ba độc, biết 

thật tướng ba độc tức là Niết-bàn. 

 Hỏi: Hết thảy chúng sanh có trí tuệ như vậy, là trí tuệ gì? 

 Đáp: Trí tuệ là chánh kiến thuộc thế gian. Chánh kiến thế gian nói có bố thí, có 

tội phước, có đời nay đời sau, có A-la-hán. Vì tin tội phước nên khéo bố thí, tin 

có  A-la-hán  nên  khéo  trì  giới,  khéo  thiền  định,  khéo  tu  phạm  hạnh.  Ðược  lực 

chánh  kiến,  nên  khéo  không  nhiễu  hại  chúng  sanh.  Chánh  kiến  thế  gian  là  cội 

gốc của vô lậu trí tuệ, vì vậy nên nói trong nước không có danh tự ba độc. 

Tham dục có hai: 1. Tà tham dục. 2. Tham dục. 

Sân nhuế có hai: 1. Tà sân nhuế. 2. Sân nhuế. 

Ngu si có hai: 1. Tà kiến ngu si. 2. Ngu si. 

Chúng sanh có ba tà độc như vậy, khó có thể hóa độ; còn ba độc kia dễ độ. 

 Không có danh từ ba độc là không có danh tự ba tà độc. 

Năm việc khéo bố thí, khéo trì giới... như trong chương Phóng quang nói. 

Kinh:  Khiến  cho  Ta  sau  khi  vào  Niết-bàn,  pháp  không  diệt  tận,  cũng  không  có 

danh tự diệt tận, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Phật là chủ của pháp, còn tự diệt độ, cớ sao nói pháp không diệt tận? 

 Đáp: Như trên nói, đó là nguyện của Bồ-tát, không hẳn sự thật. Hết thảy pháp 

hữu vi, do nhân duyên hòa hợp sanh, làm sao thường trú không diệt được. Phật 

như mặt trời sáng, pháp như ánh sáng thừa, lại sau mặt trời lặng, làm sao mặt 

trời lặng mà ánh sáng thừa không diệt được? Chỉ vì trụ lâu, không thể thấy diệt, 

cho nên nói là bất diệt. 

Lại nữa, Bồ-tát thấy pháp của chư Phật trụ có dài có ngắn. Như pháp của Phật 

Ca-diếp trụ bảy ngày, pháp của Phật Thích-ca Văn trụ một ngàn năm. Thế nên 

Bồ-tát phát nguyện rằng: Pháp tuy là hữu vi,  nguyện cho tương tục không dứt, 

như lửa được củi truyền nối không dứt. 

Lại nữa, thật tướng chư pháp gọi là Phật pháp, pháp thật tướng ấy chẳng sanh 

chẳng diệt; chẳng đoạn chẳng thường; chẳng một chẳng khác; chẳng đến chẳng 

đi;  chẳng  thọ  chẳng  động;  chẳng  đắm  chẳng  nương;  không  có  gì  như  tướng 

Niết-bàn. Pháp tướng như vậy, làm sao có diệt. 

 Hỏi: Pháp tướng như vậy là hết thảy Phật pháp đều không diệt? 

 Đáp: Như đã nói, thật tướng các pháp không có diệt. Có người ức tưởng phân 

biệt chấp thủ các pháp, hoại pháp thật tướng, dùng lối hai pháp để nói, cho nên 

có diệt, còn trong pháp thật tướng không có diệt. 

Lại nữa, pháp Bát-nhã ba-la-mật vô ngại, nhóm vô lượng công đức, nên tùy bản 

nguyện mà pháp pháp nối nhau, không thấy nó diệt; ví như ngước mặt bắn hư 

không,  mũi  tên  đi  rất  xa,  người  tuy  không  thấy,  nhưng  chắc  chắn  nó  phải  rơi 

xuống. 

Kinh: Nguyện lúc Ta được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, hằng hà sa thế 

giới chúng sanh ở mười phương, ai nghe danh Ta, chắc chắn được Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. Muốn được công đức như vậy, nên học Bát-nhã ba-la-

mật. 

Luận.  Hỏi: Có người sanh gặp đời Phật, ở trong Phật pháp mà còn đọa địa ngục 

như Ðề-bà-đạt, Câu-ca-lê, Ha-đa Thích-tử...  vì ba  pháp  bất thiện che tâm, nên 

đọa địa ngục. Thế tại sao trong đây nói ở thế giới cách Phật như hằng hà sa, chỉ 

nghe danh tự Phật liền được đạo ư? 

 Đáp:  Ðã  nói  có  hai  Phật  thân:  1.  Pháp  tánh  sanh  thân  Phật.  2.  Hiện  hóa  thân 

Phật tùy theo chúng sanh hơn kém. Vì là pháp tánh sanh thân Phật, nên nói cho 

đến chỉ nghe danh mà được độ, vì là Phật thân hiện hóa theo chúng sanh nên 

nói tuy sanh cùng đời Phật mà tùy theo nghiệp nhân duyên nên có người đọa địa 

ngục. 

Pháp  tánh  sanh  thân  Phật  thì  không  việc  gì  không  cứu  giúp,  không  nguyện  gì 

không viên mãn, vì cớ sao? Vì trong vô lượng vô số kiếp chứa nhóm tất cả công 

đức thiện bổn, đầy đủ tất cả trí tuệ vô ngại, là chủ giữa chúng thánh, chư thiên 

và đại Bồ-tát ít ai trông thấy; ví như ngọc báu Như ý, khó thấy khó được. Nếu ai 

thấy được thì sở nguyện chắc chắn hiệu quả. Cũng như vị thuốc hỷ kiến, hễ ai 

thấy  được, các bệnh tiêu trừ. Cũng như Chuyển luân thánh  vương, hễ ai  thấy 

được giàu đủ mọi điều. Cũng như Thích-đề hoàn nhân, hễ ai thấy được, được 

mọi điều theo nguyện. Cũng như Phạm thiên vương, chúng sanh nương tựa, sự 

khủng bố trừ hết. Cũng như người niệm Quán Thế Âm, được thoát khỏi ách nạn. 

Các việc ấy còn nhu vậy, huống gì pháp tánh sanh thân như Phật. 

 Hỏi: Phật Thích-ca Văn cũng là phần pháp tánh sanh thân Phật, không có khác 

thể, cớ sao lúc Phật ở đời, mà có người làm năm tội ngũ nghịch, đói khát, đạo 

tặc, có những việc ác như vậy? 

 Đáp: Phật Thích-ca Văn vốn có thệ nguyện: Ta muốn sanh ra đời ác, đem đạo 

pháp độ chúng sanh, không vì đời giàu đáng vui thú mà xuất hiện. Nếu Phật lấy 

sức ban cho, thời không việc gì không được. 

Lại cũng vì chúng sanh phước đức mỏng, tội cấu sâu nặng, nên không được độ 

thoát theo ý. 

Lại, nay Phật chỉ nói thanh tịnh Niết-bàn, mà chúng sanh nghị luận chê bai rằng: 

cớ sao nuôi nhiều đệ tử, hóa đạo nhân  dân, đó cũng là sự trói buộc. Chỉ đem 

pháp  Niết-bàn  giáo  hóa  còn  bị  chê  bai,  huống  gì  xen  nói  các  cỏi  vui  thế  gian. 

Như Ðề-bà-đạt muốn dưới bàn chân có bánh xe nghìn tăm, lấy sắc làm khuông, 

đốt mà áp bàn chân vào, áp xong chân hoại, thân khổ la lớn. 

Bấy giờ A-nan nghe rồi khóc lóc bạch Phật: Anh con sắp chết, xin Phật thương 

cứu. 

Phật liền đưa tay đến xoa thân Ðề-bà-đạt và nói lời chơn thật rằng: Ta xem La-

hầu-la với Ðề-bà-đạt bằng nhau, vết thương kia sẽ tiêu. 

Khi  ấy  các  thống  khổ  của  Ðề-bà-đạt  liền  trừ  hết,  cầm  tay  xem,  biết  đó  là  tay 

Phật, liền nói rằng: Con vua Tịnh phạn lấy y thuật đủ tự nuôi sống. 

Phật bảo A-nan: Ông xem thấy Ðề-bà-đạt chăng? Dụng tâm như thế, làm sao độ 

được! Nếu người tốt ở đời thời không có lỗi ấy. 

Chúng sanh như vậy, nếu đem cái vui thế gian ra dạy, thì không thể độ được. 

Các nhân duyên về việc này, trên kia đã nói rộng. 

Do  vậy  nên  nói:  nghe  danh  tự  Phật  mà  có  người  được  đạo,  có  người  không 

được. 

Lại nữa, Phật thân có vô lượng vô số không đồng, có đức Phật thuyết pháp làm 

cho chúng sanh đắc đạo, có đức Phật phóng hào quang, chúng sanh gặp được 

mà đắc đạo, có đức Phật lấy thần thông biến hóa  chỉ bày tâm kia mà làm cho 

đắc đạo, có đức Phật chỉ hiện sắc thân mà làm cho đắc đạo, có đức Phật khắp 

lỗ chân lông trên mình xuất ra hương diệu, chúng sanh nghe hương mà đắc đạo, 

có đức Phật lấy đồ ăn cho chúng sanh mà chúng sanh đắc đạo, có đức Phật lấy 

âm thanh tất cả cây cỏ mà làm Phật sự, khiến chúng sanh đắc đạo, có đức Phật, 

chúng  sanh  chỉ  nghe  tên  mà  đắc  đạo.  Vì  là  Phật  nên  nói:  khi  Ta  làm  Phật,  ai 

nghe tên Ta đều khiến cho đắc đạo. 

Lại nữa, nghe tên, không chỉ vì tên mà liền đắc đạo, nhưng nghe rồi tu đạo, vậy 

sau đắc độ. Như trưởng giả Tu-đạt mới đầu nghe tên Phật, nội tâm kinh hãi vui 

mừng đi đến Phật nghe pháp mà đắc đạo. 

Lại  như  Bà-la-môn  Thế-di-la  từ  chỗ  ngồi  Phạm-chí  bện  tóc  Kê-nê-da,  mới  đầu 

nghe tên Phật, tâm liền kinh hãi vui mừng, đi thẳng đến chỗ Phật, nghe pháp đắc 

đạo. Ấy là chỉ nói nghe tên, nghe tên là nhân duyên đắc đạo, chứ chẳng phải đắc 

đạo. 

 Hỏi: Trong Kinh nay nói nghe tên Phật tức thời đắc đạo, chứ không nói nghe tên 

rồi tu hành mới đắc? 

 Đáp: Nay nói tức thời, không nói trong nhất tâm, chỉ nói không có việc gì khác 

xen vào, nên nói là tức thời, ví như trong Kinh nói khi tu tâm từ, tức là tu bảy giác 

ý. 

Có  người  nạn  rằng:  Từ  tam-muội  thuộc  hữu  lậu,  duyên  tướng  chúng  sanh  mà 

phát khởi, cớ sao nói tức là lúc tu bảy giác ý? Người đáp rằng: từ tâm từ khởi lên 

tức thời tu bảy giác ý, vì không có pháp khác xen vào giữa, nên nói là tức thời. 

Tức thời có hai: 1. Ðồng thời. 2. Tuy lâu không có pháp khác xen vào, tức chính 

tâm ấy mà tiếp tu bảy giác ý, cũng gọi là tức thời. 

Lại nữa, có chúng  sanh phước đức thuần thục, tâm kiết sử  mỏng, nên sẽ  đắc 

đạo, nếu nghe tên Phật tức thời đắc đạo. 

Lại  nữa,  do  oai  lực  của  Phật,  nghe  liền  đắc  độ,  ví  như  mụt  nhọt  đã  chín,  nếu 

không trị, gặp chút nhân duyên cũng liền tự khô; cũng như quả chín, nếu không 

người hái, gặp chút gió rung cũng tự rơi xuống; ví như lụa trắng sạch mới,  dễ 

nhuộm  màu;  vì  hạng  người  như  vậy  nên  nói,  nếu  nghe  tên  Phật,  tức  thời  đắc 

đạo, ví như quỷ thần ám người, nghe tên câu chú của tiên nhân, tức thời bỏ đi. 

 Hỏi: Thế giới xa quá hằng hà sa, ai truyền tên Phật khiến họ được nghe? 

 Đáp: Phật dùng thần lực, lỗ chân lông trên toàn thân phóng vô lượng ánh sáng, 

trên mỗi mỗi ánh sáng đều có hoa sen báu, trên mỗi mỗi hoa đều có Phật ngồi, 

mỗi mỗi Phật đều nói diệu pháp để độ chúng sanh. Lại nói danh tự chư Phật, do 

vậy nên nghe, như trong chương Phóng Quang đã nói. 

Lại nữa, các đại Bồ-tát do bổn nguyện muốn đến chỗ không có Phật pháp, xưng 

dương danh hiệu Phật; như nói trong phẩm này, cho nên được nghe. 

Lại có người đại công đức, ở giữa hư không, nghe danh hiệu Phật như Tát-đà-

ba-luân  Bồ-tát  (Thường  Ðề  Bồ-tát).  Lại  có  khi  từ  chu  thiên  nghe,  hoặc  nghe  từ 

trong âm thanh của cây, hoặc nghe từ trong mộng. 

Lại nữa, chư Phật có lực bất khả tư nghì, hoặc tự đi đến nói, hoặc dùng tiếng 

bảo. 

Lại  như  Bồ-tát  phát  nguyện,  thệ  độ  hết  thảy  chúng  sanh,  vì  vậy  nên  nói  khi  ta 

thành Phật, chúng sanh trong thế giới xa quá hằng hà sa nghe tên ta đều được 

thành Phật. Muốn được như vậy, hãy nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

 Hỏi: Trên nói muốn được các công đức và các sở nguyện, các việc ấy đều do 

các hạnh nghiệp hòa hợp thành, cớ sao chỉ nói nên học Bát-nhã ba-la-mật? 

 Đáp: Kinh này tên Bát-nhã ba-la-mật, Phật muốn giải nói việc ấy, cho nên trong 

mỗi chương đều tán thán Bát-nhã ba-la-mật. 

Lại nữa, Bát-nhã ba-la-mật là mẹ của chư Phật. Ðối với cha mẹ. công đức mẹ 

nặng  hơn,  cho  nên  Phật  lấy  Bát-nhã  làm  mẹ,  Ban  châu  tam-muội  (thiền  định) 

làm cha. Tam-muội hay thu nhiếp loạn tâm, khiến trí tuệ được thành, mà không 

thể  quán  thật  tướng  các  pháp,  Bát-nhã  ba-la-mật  có  thể  quán  khắp  các  pháp, 

phân biệt thật tướng, không việc gì không thấu suốt, không việc gì không thành, 

công đức lớn lao nên gọi là mẹ. Vì vậy hành giả tuy tu hành sáu Ba-la-mật và 

các công  đức hòa hợp, có thể làm cho  đầy đủ sở nguyện,  nhưng chỉ nói: nên 

học Bát-nhã ba-la-mật. 

Lại nữa, như phẩm sau đây của Bát-nhã nói: Nếu không có Bát-nhã ba-la-mật, 

năm độ kia không gọi là Ba-la-mật, tuy tu khắp các hạnh, cũng không làm đầy đủ 

sở  nguyện,  cũng  như  các  tranh  vẽ,  nếu  không  có  keo  thì  không  dùng  được. 

Chúng sanh từ trong vô thỉ thế giới lại đây, tuy tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, nhất 

tâm, trí tuệ, thọ quả báo thế gian xong, rồi phải trở lại hết, vì sao? Vì lìa Bát-nhã 

ba-la-mật. Nay nhờ ân Phật, dùng Bát-nhã ba-la-mật tu hành sáu độ, nên được 

gọi Ba-la-mật, thành tựu Phật đạo, làm cho Phật Phật tương tục không cùng tận. 

Lại nữa, khi Bồ-tát tu hành Bát-nhã ba-la-mật, khắp quán các pháp đều không, 

không cũng lại không, diệt các quán, được vô ngại Bát-nhã ba-la-mật, lấy lực đại 

bi phương tiện, trở lại phát khởi các nghiệp công đức, do nhân duyên của nghiệp 

thanh tịnh ấy, không nguyện gì không thành. Các công đức khác, xa lìa Bát-nhã 

ba-la-mật, không có trí tuệ vô ngại, làm sao nói: muốn thành các nguyện nên học 

Ðàn ba-la-mật... được? 

Lại nữa, lại vì năm Ba-la-mật lìa Bát-nhã nên không được gọi là Ba-la-mật. Năm 

Ba-la-mật  kia  như  mù,  Bát-nhã  như  mắt.  Năm  Ba-la-mật  kia  như  bình  đựng 

nước  mới  nung,  Bát-nhã  ba-la-mật  như  bình  đã  nung  chín.  Năm  Ba-la-mật  kia 

như chim không có hai cánh, Bát-nhã ba-la-mật như chim có hai cánh. 

Do các nhân duyên như vậy, Bát-nhã ba-la-mật có thể thành đại sự. 

Vì vậy nên nói: muốn được các công đức và sở nguyện nên học Bát-nhã ba-la-

mật. 

 (Hết cuốn 34 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 35 

Chương 46 

Giải Thích: Phẩm Dâng Bát Thứ 2 

 (Bản Cao-ly, bản chùa Thạch Sơn ghi “Phẩm Báo Ứng) 

Kinh. Phật bảo Xá-lợi-phất, nếu Bồ-tát ma-ha-tát tu hành Bát-nhã ba-la-mật. Làm 

được công đức ấy, khi ấy bốn Thiên vương đều rất hoan hỷ, nghĩ rằng: chúng ta 

sẽ lấy bốn chiếc bát dâng lên Bồ-tát, như trước đây Thiên vương dâng bát trước 

tiên cho Phật. 

Luận.  Hỏi: Phẩm trước nói đã đầy đủ, nay cớ sao còn nói lại? 

 Đáp: Trước tuy tán thán Bát-nhã ba-la-mật, việc chưa đầy đủ, người nghe không 

chán, cho nên lại nói nữa. 

Lại nữa, phẩm đầu chỉ tán thán năng lực Bát-nhã ba-la-mật, nay tán thán hành 

giả làm được công đức ấy, được bốn Thiên vương hoan hỷ dâng bát. 

Lại nữa, Bồ-tát đủ được các nguyện hạnh, nên Phật an ủi khuyên tấn nói có quả 

báo ấy, trọn không hư dối. 

Lại nữa, Bát-nhã ba-la-mật có hai thành quả: 1. Thành Phật độ chúng sanh. 2. 

Là  tuy  chưa  thành  Phật  được  hưởng  quả  báo  thế  gian,  hoặc  làm  Chuyển  luân 

thánh vương, Ðế-thích, Phạm vương làm chủ ba ngàn thế giới, sự cúng dường 

phước  lạc  của  thế  gian,  đều  được  đầy  đủ.  Nay  lấy  quả  báo  thế  gian  chỉ  cho 

chúng sanh, cho nên nói việc ấy. 

Lại  nữa,  thế  gian  muốn  thành  nghiệp  lớn,  phần  nhiều  bị  hoại  loạn,  Bồ-tát  thời 

không như vậy, nội tâm đã định ngoại sử ứng theo. Do nhân duyên như vậy, nên 

nói Phẩm này. 

 Hỏi: Khi Bồ-tát tăng ích sáu Ba-la-mật, chư thiên người đời vì cớ sao vui mừng? 

 Đáp: Chư thiên đều nhân nơi mười điều thiện, bốn thiền, bốn vô lượng tâm mà 

được sanh ra, nhưng các công đức ấy lại do chư Phật Bồ-tát mà có. Nếu Phật ra 

đời thời làm tăng ích chúng chư thiên, tổn giảm chúng A-tu-la; nếu Phật không ra 

đời, thời chúng A-tu-la nhiều, chúng chư thiên giảm ít, vì tạo phước không thanh 

tịnh. Nếu chư Phật xuất thế, có thể dứt lưới nghi cho chư thiên, có thể thành đại 

sự. Như Thích-đề-hoàn nhân khi mạng chúng sắp chết, ôm tâm sợ hãi, cầu Phật 

cứu,  tìm  khắp  không  biết  chỗ,  tuy  thấy  người  xuất  gia  ở  giữa  núi  đầm,  được 

người cúng dường, cũng không thể dứt lưới nghi cho họ. 

Khi ấy, trời Tỳ-thủ-kiết-la thưa với Thích-đề-hoàn nhân rằng: vua Thi-tỳ (Sibi) khổ 

hạnh kỳ đặc, đời rất hy hữu. Các người trí nói: người ấy không bao lâu sẽ thành 

Phật. 

Thích-đề-hoàn nhân nói: việc ấy khó thành; sao biết được? như trứng cá, bông 

xoài,  và  người  phát  tâm  Bồ-đề,  ba  việc  ấy  khi  còn  ở  trong  nhân  thì  nhiều,  khi 

thành rất ít, nay hãy thử xem. 

Ðế-thích tự hóa làm chim cắt, Tỳ-thủ-kiết-la hóa làm chim  bồ câu, bồ câu chui 

vào  vua,  vua  tự  cắt  thịt  mình,  cho  đến  đem  thân  lên  cân  để  thế  mạng  chim  bồ 

câu, đại địa chấn động. 

Khi ấy, Thích-đề-hoàn nhân, tâm rất hoan hỷ, rải các hoa trời, tán thán việc chưa 

từng có. 

Ðại tâm quyết định như vậy, thành Phật không lâu. 

Lại nữa, người phàm mắt thịt, không có trí tuệ, khổ thân tìm của, để nuôi sống, 

nghe nói Bồ-tát tăng ích sáu Ba-la-mật, thành Phật không lâu, mà còn hoan hỷ, 

huống gì chư thiên! 

 Hỏi: Trời Tứ thiên vương, trời Ba mươi ba còn bị nạn A-tu-la, còn chư thiên trên 

đó không có nạn ấy, cớ sao hoan hỷ? 

 Đáp:  Chư  thiên  trên  đó  tuy  không  có  nạn  A-tu-la,  nếu  Phật  không  ra  đời,  thì 

được sanh lên cõi ấy rất ít; giả sử có được sanh, năm dục lạc không đẹp, vì cớ 

sao? Vì chỉ tu phước bất tịnh. Cung điện, ánh sáng, thọ mạng của chư thiên cõi 

Sắc cũng như vậy. 

Lại  nữa,  trong  chư  thiên,  người  có  trí  tuệ  biết  được  thiền  vị,  năm  dục  đều  vô 

thường, chỉ có khi Phật ra đời mới  khiến được Niết-bàn thường vui. Vì vui thế 

gian, vui Niết-bàn, đều do nơi Phật Bồ-tát mà được, cho nên hoan hỷ; ví như cây 

trái ngon ngọt, thành tựu tốt tươi đầy đặn, thì người rất hoan hỷ. Vì cây đó các 

thứ lợi ích, có người nhờ bóng im của nó, có người dùng hoa, có người ăn quả. 

Bồ-tát cũng như vậy. Hay lấy bóng im  lìa pháp bất thiện ngăn che khổ nóng của 

ba  ác,  hay  cho  trời  người  hoa   giàu  vui,  khiến  các  hiền  thánh  được  quả   Tam 

 thừa, cho nên hoan hỷ? 

 Hỏi: Chư thiên có nhiều việc cúng dường, cớ sao dâng bát? 

 Đáp:  Bốn  thiên  vương  dâng  bát,  các  trời  khác  cúng  dường,  đều  có  pháp  nhất 

định,  như  khi  Phật  mới  sanh,  Thích-đề-hoàn  nhân  lấy  áo  trời  nâng  thân  Phật, 

Phạm  thiên  vương  đích  thân  cầm  lọng,  bốn  Thiên  vương  phòng  hộ  bốn  bên. 

Chư thiên Tịnh-cư muốn khiến Bồ-tát sanh tâm chán lìa, nên hóa làm người già, 

bệnh, chết, và thân hình Sa-môn. Lại khi xuất gia, bốn Thiên vương sắc lệnh sứ 

giả đỡ nổi chân ngựa, tự mình hầu giúp bốn phía Bồ-tát. Thiên Ðế-thích lấy tóc 

bỏ lót dựng tháp tóc ở ngoài cửa đông thành trên trời. Lại lấy y báu của Bồ-tát 

dựng tháp y ở ngoài cửa nam thành, lúc Phật đi đến dưới cây thì dâng cỏ tốt. 

Bồ-tát  Chấp  Kim  cang,  thường  cầm  Kim  cang  hộ  vệ,  Phạm  thiên  vương  thỉnh 

Phật Chuyển pháp luân. Như vậy mỗi mỗi đều có phép nhất định. Vì vậy nên bốn 

Thiên vương dâng bát. Ý nghĩa bốn bát như trước đã nói. 

 Hỏi: Phật một mình cớ sao lãnh thọ bốn bát? 

 Đáp: Bốn vua lực bằng nhau, không thể lãnh thiên về một người. Lại khiến thấy 

thần  lực  của  Phật,  hợp  bốn  bát  làm  một,  tâm  mừng,  lòng  tin  thanh  tịnh,  nghĩ 

rằng: từ khi Bồ-tát  mới  sanh, đến nay thành Phật, chúng ta cúng dường, công 

đức không hư dối. 

 Hỏi:  Bốn  Thiên  vương  sống  lâu  500  năm,  Bồ-tát  quá  vô  lượng  vô  số  kiếp  sau 

mới thành Phật, bốn Thiên vương hiện nay chẳng phải là bốn Thiên vương sau 

này, tại sao hoan hỷ? 

 Đáp: Vì đồng một họ, ví như dòng họ sang, con cháu truyền trăm đời, không vì 

xa mà cho là khác. 

Hoặc hành giả khi thấy Bồ-tát tăng ích sáu Ba-la-mật, tâm phát nguyện rằng: Bồ-

tát ấy khi thành Phật, ta sẽ dâng bát, thế nên được sanh (bốn Thiên vương). 

Lại nữa, bốn Thiên vương sống 500 năm, nhân gian 50 năm bằng một ngày một 

đêm ở bốn Thiên vương, và 30 ngày làm một tháng, 12 tháng làm một năm. Lấy 

sự  sống  lâu  500  năm  ấy  so  bằng  900  vạn  năm  ở  nhân  gian  Bồ-tát  làm  được 

công đức ấy, hoặc gần thành Phật, bốn Thiên vương mới sanh, đủ có thể gặp 

được Phật. 

 Hỏi: Như trong kinh Ðại thừa nói: có đức Phật lấy hỷ làm món ăn, không ăn đồ 

ăn bốc nắm. Giống như Thiên vương, y phục nghi dung của Phật không khác với 

người  đời, thời không cần bát ăn, cớ sao nói bốn Thiên  vương nhất định  phải 

dâng bát? 

 Ðáp: Nhất định là vì dùng bát, nên không nói không dùng. 

Lại nữa, chư Phật dùng bát thí nhiều, không dùng bát ít, cho nên lấy nhiều làm 

định lệ. 

Kinh:  Trời  Ba  mươi  ba  cho  đến  trời  Tha-hóa-tự-tại,  cũng  đều  hoan  hỷ,  ý  nghĩ 

rằng: chúng ta sẽ hầu hạ cúng dường  Bồ-tát, tổn giảm chúng A-tu-la, tăng ích 

chúng chư thiên. Ba ngàn đại thiên thế giới, bốn Thiên vương cho đến trời A-ca-

ni-sắc,  đều rất  hoan hỷ.  Ý nghĩ rằng:  chúng ta sẽ thỉnh Bồ-tát ấy Chuyển  pháp 

luân. 

Luận:  Chư  thiên  ấy,  lấy  hương  hoa  anh  lạc,  lễ  bái  cung  kính,  nghe  pháp,  tán 

thán cúng dường, cũng nghĩ rằng: người tu phước thanh tịnh, thì A-tu-la chúng 

giảm, tăng ích trời Ba mươi ba. Chư thiên chúng ta cũng được tăng ích. 

 Hỏi: Trên đã nói sáu hạng trời, sao còn nói trong ba ngàn đại thiên thế giới, cho 

đến trời A-ca-ni sắc đều hoan hỷ cúng dường? 

 Đáp:  Trước  nói  hạng  sáu  trời  ở  trên  một  núi  Tu-di,  đây  nói  chư  thiên  trong  ba 

ngàn đại thiên thế giới, trước chỉ nói cõi Dục, nay nói trời cõi Dục, cõi Sắc thỉnh 

Phật Chuyển pháp luân. Trên tuy nói chu thiên Tịnh-cư cúng dường khuyến trợ 

các thứ, nay thỉnh Phật Chuyển pháp luân là việc lớn. 

 Hỏi: Trong ba tạng chỉ nói Phạm thiên thỉnh Chuyển pháp luân, nay cớ sao bốn 

Thiên vương cho đến trời A-ca-ni sắc? 

 Đáp: Trời cõi Dục gần, cho nên đến trước, trời cõi Sắc đều gọi là Phạm. Nếu nói 

Phạm vương thỉnh là đã nói các trời khác. 

Lại nữa, Phạm là cánh cửa đầu của cõi Sắc, nói đầu nên sau cũng nói. 

Lại  nữa,  có  Phật  không  Phật,  chúng  sanh  thường  biết  Phạm  thiên.  Vì  Phạm 

thiên là tổ phụ của thế gian, vì người đời tin như vậy, nên Phật nói Phạm thiên. 

Tướng Pháp luân như trước đã nói. 

Kinh: Này Xá-lợi-phất! Bồ-tát ma-ha-tát hành Bát-nhã ba-la-mật, khi tăng ích sáu 

Ba-la-mật, các thiện nam tử, thiện nữ nhân, đều hoan hỷ, ý nghĩ rằng: chúng ta 

sẽ vì người ấy làm cha mẹ, vợ con, thân tộc, tri thức? 

Luận.  Hỏi: Trước đã nói làm  được công  đức ấy, nay  sao còn nói tăng ích sáu 

Ba-la-mật? 

 Đáp: Trước nói tướng chung, nay nói tướng riêng. 

Lại nữa, trước nói công đức có vô lượng thứ, người nghe chán mệt, nay chỉ lược 

nghe nói sáu Ba-la-mật, thời thu nhiếp hết các công đức. 

Lại nữa, vì trời nói làm được các công đức, vì người nói tăng ích sáu Ba-la-mật, 

sao biết? Như sau nói: thiện nam tử, thiện nữ nhân, do vậy nên biết. 

 Hỏi: Bốn Thiên vương cho đến trời A-ca-ni-sắc, cớ sao không nói là thiện thiên, 

mà chỉ đối với người thì nói là thiện nam tử, thiện nữ nhân? 

 Đáp: Chư thiên đều có Thiên nhãn, Thiên nhĩ, Tha tâm trí, biết cúng dường Bồ-

tát, nên không nói riêng chư thiện thiên, còn người vì mắt thịt không biết thiện, 

mà  biết  cúng  dường,  vì  ít  nói  riêng  thiện.  Thiện  là  theo  Phật  nghe  pháp,  hoặc 

theo  đệ  tử  Phật  và  Bồ-tát  nghe  pháp.  Hoặc  nghe  thọ  ký  sẽ  làm  Phật,  lại  nghe 

Phật tán thán danh tự, cho nên biết tu thiện. 

 Hỏi: Cớ sao chỉ nói nam tử, nữ nhân thiện, mà không nói kẻ hai căn (nam nữ), 

kẻ không căn là thiện? 

 Đáp:  Không  căn  là  không  có  căn  đắc  đạo,  cho  nên  không  nói  như  trong  luật 

không cho xuất gia, vì người ấy mất tướng nam nữ; tâm họ bất định, gặp chút 

nhân duyên đã nổi giận, kiết sử nhiều, mê đắm thế sự, ôm lòng nghi ngờ, không 

vui đạo pháp, tuy tu chút ít việc phước, trí tuệ cạn mỏng, không thể thâm nhập, 

bản tánh thay đổi, cho nên không nói. Ðó là trong pháp Thanh văn nói như vậy. 

Còn trong pháp Ðại thừa, ví như biển lớn, không gì không dung, hạng không căn 

ấy hoặc có khi cũng tu thiện, chỉ vì ít nên không nói. Gọi rằng ít, vì trong số nam 

nữ, hạng người không căn ấy rất ít, trong hạng không căn mà tu thiện, càng ít 

hơn. Ví như người tại gia tuy tóc, râu, nốt ruồi đen mà không gọi là người đen. 

Người hai căn kiết sử cấu tạp nhiều, cũng làm việc nam, cũng làm việc nữ, tâm 

kia tà cong, khó có thể tế độ, ví như ở rừng rậm kéo cây, cây cong khó ra. Lại 

như A-tu-la, tâm nó không đoan chánh, thường nghi Phật, cho Phật hỗ trợ trời. 

Phật dạy năm uẩn, họ cho là có sáu uẩn, còn một uẩn Phật không nói, hoặc dạy 

bốn đế, họ cho là có năm đế, còn một đế Phật không nói. Người hai căn cũng 

như vậy. Vì tâm nhiều tà cong, không thể đắc đạo, vì vậy nên chỉ nói thiện đối 

với nam tử nữ nhân. 

Tướng thiện là có tâm từ bi hay nhẫn lời mắng ác, như phẩm Mắng trong kinh 

Pháp-cú nói: hay nhẫn lời mắng ác, là ở trên mọi người; ví như ngựa lành tốt, có 

thể để vua cỡi. 

Lại nữa, năm thứ tà ngữ, roi, gậy, đánh hại, trói buộc... không hủy hoại tâm kia 

được, ấy gọi là tướng thiện. 

Lại nữa, ba nghiệp không lỗi,  vui  với  người thiện, không hủy báng người khác 

thiện,  không  phô  trương  đức  mình,  tùy  thuận  mọi  người,  không  nói  lỗi  người, 

không đắm cái vui thế gian, không cầu danh tự, tin ưa cái vui đạo đức, nghiệp 

mình  thanh  tịnh,  không  não  hại  chúng  sanh,  tâm  quý  thật  pháp,  khinh  hèn  thế 

sự, chỉ ưa lời thẳng, không theo người dối, vì cái vui của tất cả chúng sanh, tự 

bỏ vui mình, làm cho tất cả chúng sanh được lìa khổ, nên lấy mình thay thế. Như 

vậy có vô lượng việc, gọi là tướng người lành. Tướng này phần nhiều ở nam nữ, 

cho nên nói thiện nam tử, thiện nữ nhân. 

 Hỏi: Thiện nam tử, thiện nữ nhân, vì sao có thể phát lời nguyện ấy? 

 Đáp: Thiện nam tử, thiện nữ nhân, tự biết phước mỏng, trí tuệ ít, tập gần Bồ-tát, 

cầu được vượt qua, ví như trầm thạch tuy nặng nương thuyền được qua. 

Lại thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe nói “Bồ-tát không phải từ một đời, hai đời 

mà được hành đạo, mà phải qua lại sanh tử trong vô số kiếp, liền suy nghĩ ta sẽ 

cùng bồ-tát làm nhân duyên. 

Lại nữa, Bồ-tát chứa đức sâu dày, nên ở chỗ sanh ra, chúng sanh đều đến kính 

ngưỡng Bồ-tát, để mong nhờ lợi ích sâu nặng. Nếu thấy Bồ-tát xả thọ mạng, thời 

nguyện ta sẽ cùng Bồ-tát làm cha mẹ, vợ con, quyến thuộc, vì cớ sao? Vì biết 

tập  gần  người  thiện,  được  tăng  ích  công  đức.  Ví  như  chứa  nhiều  hương,  hơi 

thơm càng nhiều: như Bồ-tát đời trước làm thái tử của quốc vương, thấy người 

cõi Diêm-phù-đề nghèo cùng, muốn tìm ngọc Như ý, đi vào biển lớn, đi đến cung 

Long vương, rồng thấy thái tử oai đức thù diệu, liền đứng dậy nghinh đón, mời 

đến trước để cúng dường mà hỏi rằng: làm sao từ xa đến được? 

Thái  tử  đáp:  tôi  thương  xót  chúng  sanh  cõi  Diêm-phù-đề,  nên  muốn  tìm  ngọc 

Như ý để cứu giúp. 

Rồng nói: hãy ở lại cung tôi thọ cúng dường một tháng, rồi tôi sẽ cho. 

Thái  tử  liền  ở  một  tháng,  vì  Long  vương  tán  thán  đa  văn,  rồng  liền  cho  ngọc. 

Ngọc như ý này, có thể mưa xuống một do tuần (khoảng 12 km). 

Rồng nói: thái tử có tướng, không lâu sẽ làm Phật, tôi sẽ làm đệ tử đa văn đệ 

nhất. 

Khi ấy, thái tử lại đi đến một cung rồng khác được ngọc, mưa xuống hai do tuần. 

Hai tháng vì rồng tán thán năng lực thần thông. Rồng nói Thái tử không bao lâu 

sẽ làm Phật, tôi sẽ làm đệ tử thần túc đệ nhất. 

Lại đi đến một cung rồng khác được thứ ngọc, mưa xuống ba do tuần. Ba tháng 

vì rồng tán thán trí tuệ. Rồng nói Thái tử không bao lâu sẽ thành Phật, tôi sẽ làm 

đệ tử trí tuệ đệ nhất. 

Các rồng cho ngọc xong nói: khi người hết thọ mạng, ngọc đem trả lại ta, Bồ-tát 

hứa lời. 

Thái  tử  được  ngọc,  đi  đến  cõi  Diêm-phù-đề,  một  ngọc  mưa  đồ  ăn  uống,  một 

ngọc mưa y phục, một ngọc mưa bảy báu, lợi ích chúng sanh. 

Lại như Bồ-tát Tu-ma-đề, trông thấy Phật Nhiên Ðăng, Bồ-tát liền đi theo người 

con gái tên Tu-la-bà hỏi mua năm cành hoa, người con gái không chịu bán, bồ-

tát liền đem năm trăm tiền vàng, để được mua năm trăm cành hoa, người con 

gái vẫn không bán mà lại giao ước rằng: nguyện tôi đời đời làm vợ ông, rồi sẽ 

bán cho. Bồ-tát cần lấy hoa cúng dường Phật, nên hứa lời. 

Lại Bồ-tát Diệu Quang, có người con gái ông trưởng giả thấy thân Bồ-tát có 28 

tướng, sanh tâm ái kính, đứng ở dưới cửa. Bồ-tát đi đến, người con gái liền cỡi 

ngọc lưu ly nơi cổ, để vào trong bình bát của Bồ-tát, tâm nguyện rằng: tôi sẽ đời 

đời làm vợ người này. Người con gái này trong 250 kiếp, nhóm các công đức, 

sau sanh ở giữa hoa sen trong vườn của dâm nữa Hỷ kiến. Hỷ kiến nuôi làm con 

gái (đặt tên là Hỷ đức), đến năm 14 tuổi, nữ công, thế trí, đều đầy đủ. 

Bấy giờ có vua cõi Diêm-phù-đề, tên là Tài chủ, thái tử tên là Ðức chủ, có tâm 

đại bi, thường ra khỏi cửa thành vào vườn du ngoạn, các dâm nữ dẫn đạo ca 

tán, Thái tử Ðức chủ rải các vật báu, y phục, ẩm thực, thí như rồng mưa, không 

chỗ  nào  không  khắp.  Người  con  gái  Hỷ  đức  thấy  thái  tử,  tự  tạo  ca  kệ  mà  tán 

dương  thái  tử,  con  mắt  ái  luyến  chăm  nhìn  chưa  từng  nhấp  nháy,  tự  phát 

nguyện rằng: việc thế gian tôi đều biết hết, xin đem thân tôi dâng cấp thái tử. 

Thái tử hỏi: người thuộc về ai? Nếu có thuộc về ai, thời chẳng phải nên nhận. 

Bấy giờ dâm nữ Hỷ kiến đáp lời Thái tử: đứa con gái tôi đây năm, tháng, ngày, 

giờ, nó sanh ra đồng với thái tử. Ðứa con gái này chẳng phải từ trong bụng tôi 

sanh ra. Sáng sớm tôi vào vườn, thấy trong hoa sen có bé gái này sanh ra, tôi 

nhận nuôi làm con gái, chớ vì tôi mà khinh hèn đứa con gái  này. Ðứa con gái 

này  giỏi  64  điều,  không  điều  gì  không  đầy  đủ,  nữ  công,  mỹ  thuật,  kinh  thư, 

phương thuốc, thảy đều thông suốt. Thường có lòng hổ thẹn, nội tâm trung trực, 

không có tật đố, không ý tưởng tà dâm. Con gái tôi đạo đức oai nghi như vậy, 

Thái tử hẳn nên nhận lấy! 

Thái tử Ðức chủ trả lời  với người con gái: chị! Tôi phát tâm Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác, tu đạo Bồ-tát, không có yêu tiết gì, quốc tài vợ con, voi ngựa 

bảy báu, nếu có ai đến xin, tôi không trái ý họ. Nếu con trai con gái của người 

sanh ra, và chính thân người, nếu có người xin, tôi sẽ cho họ, chớ sanh lo buồn 

hối  hận.  Hoặc  có  khi  tôi  bỏ  ngươi  đi  tu,  làm  đệ  tử  Phật,  ở  tịnh  chỗ  núi  rừng, 

ngươi cũng chớ sầu. 

Người  con  gái  Hỷ  đức  đáp:  giả  sử  lửa  địa  ngục  thổi  đến  cháy  nát  thân  tôi,  tôi 

không  bao  giờ hối hận. Tôi cũng  không  phải  vì dâm  dục  vui chơi mà đến  làm 

thân  hảo  tôi  chỉ  vì  khuyến  trợ  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  cho  nên 

phụng sự chánh sĩ. 

Người con gái lại thưa với Bồ-tát rằng: đêm qua tôi mộng thấy thân Phật Diệu 

Nhật ngồi dưới gốc đại thọ, nên cùng nhau đến chiêm ngưỡng. 

Thái tử thấy người con gái đoan chánh, lại nghe nói đức Phật xuất hiện. Vì hai lẽ 

đó nên lên một xe cùng đi đến chỗ Phật. 

Phật thuyết pháp cho nghe, thái tử được vô lượng môn đà-la-ni, người con gái 

được tâm chí điều phục. 

Bấy  giờ  thái  tử  lấy  năm  trăm  hoa  báu  cúng  dường  Phật,  để  cầu  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Thái tử thưa với phụ vương rằng: con gặp được thân Phật Diệu Nhật mà được 

thiện lợi lớn. 

Phụ vương nghe rồi, bỏ vật ái trọng đem cho thái tử, rồi cùng với nội cung quan 

thuộc, nhân dân trong nước, đi đến chỗ Phật. 

Phật thuyết pháp cho nghe, vua chứng được đà-la-ni. Ðèn hết thảy pháp không 

tối. 

Khi ấy vua suy nghĩ: không thể lấy pháp thế tục nhiếp trị quốc độ, hưởng thọ ngũ 

dục mà có thể đắc đạo. 

Suy nghĩ như vậy xong, lập Ðức chủ thái tử làm vua, để xuất gia cầu đạo. 

Bấy giờ thái tử  vào  ngày rằm, có sáu thứ báo ứng đến. Người  vợ tên Hỷ đức 

biến làm nữ báu. Nhân duyên như vậy, trong kinh Bất khả tư nghì có nói rộng. 

Cho nên biết thiện nam tử, thiện nữ nhân, nguyện đời đời làm cha mẹ, vợ con, 

quyến thuộc Bồ-tát. 

Kinh: Bấy giờ trời Tứ thiên vương cho đến trời A-ca-ni-sắc, đều rất hoan hỷ, ai 

nấy tự nghĩ rằng: chúng ta hãy làm phương tiện, khiến Bồ-tát xa lìa dâm dục, từ 

khi mới phát tâm, thường làm kẻ đồng chơn, đừng để cho chung hội với sắc dục. 

Nếu  hưởng  thụ  ngũ  dục,  còn  chướng  ngại  sanh  cõi  Phạm  thiên,  huống  gì  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. Vì vậy, Xá-lợi-phất! Bồ-tát ma-ha-tát diệt dâm 

dục  xuất  gia  nên  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  chứ  chẳng  phải 

không dứt. 

Luận.  Hỏi: Chư thiên cớ sao nguyện như vậy? 

 Đáp: Trong thế gian, ngũ dục là đệ nhất, không ai không ưa thích. Trong lục dục, 

xúc dục là đệ nhất, nó trói buộc tâm người, như người bị rớt xuống bùn sâu, khó 

thể vớt khỏi, vì vậy chư thiên phương tiện khiến Bồ-tát xa lìa dâm dục. 

Lại  nữa,  nếu  hưởng  thụ  các  dục  khác,  vẫn  không  mất  trí  tuệ,  còn  khi  hội  hiệp 

dâm dục, thân tâm hoan mê, không cón tỉnh giác, tự chìm đắm sâu. Vì vậy chư 

thiên làm cho Bồ-tát xa lìa. 

 Hỏi: Làm sao khiến xa lìa? 

 Đáp: Như Bồ-tát Thích-ca Văn ở trong cung vua Tịnh-phạn, muốn ra ngoài thành 

đạo xem, chư thiên Tịnh cư, hóa làm người già, bệnh, chết, khiến tâm kia chán. 

Lại khiến nửa đêm, thấy các cung nhân kỷ nữ lộ hình xấu xí bất tịnh, nước bọt 

mũi chảy ra, phân đãi bừa bãi, Bồ-tát thấy rồi liền sanh ghê chán. Hoặc có khi 

chư thiên khiến người con gái sanh ác tâm đố kỵ, chẳng biết ân đức, ác khẩu dối 

trá,  không  biết  tỉnh  xét.  Bồ-tát  thấy  rồi  liền  sanh  niệm  nghĩ  rằng:  thân  tuy  tợ 

người mà tâm nó thật đáng ghét, liền xa bỏ nó. 

Muốn khiến Bồ-tát từ khi mới phát tâm, thường làm hạnh đồng chơn, không hội 

cùng sắc dục, vì cớ sao? Vì dâm dục là gốc các thứ kiết sử. Phật dạy: thà lấy 

dao  bén  cắt  đứt  thân  thể,  không  nên  hội  cùng  nữ  sắc,  dao  cắt  tuy  khổ,  không 

đọa đường ác, còn nhân duyên dâm dục phải chịu khổ địa ngục trong vô lượng 

kiếp số. Người hưởng thọ ngũ dục còn không được sanh cõi Phạm thiên, huống 

gì được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Hoặc có người nói: Bồ-tát tuy hưởng thọ ngũ dục, tâm không đắm trước, không 

chướng ngại đạo, vì vậy nên Kinh nói: hưởng thọ ngũ dục, còn không được sanh 

cõi Phạm thế. 

Phạm thế là nơi vô thỉ chúng sanh đều được sanh đến đó, song người hưởng 

thọ ngũ dục, chỗ thường đáng được còn không được sanh, huống gì Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác, là nơi vốn không được lại muốn được. 

Vì  vậy  Bồ-tát  nên  làm  kẻ  đồng  chơn  tu  hành  phạm  hạnh,  sẽ  được  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Bồ-tát phạm hạnh không nhiễm trước thế gian, nên mau thành Bồ-tát đạo. Nếu 

người dâm dục, thí như keo sơn, khó thể lìa được, vì cớ sao? Vì thân hưởng thọ 

dục lạc, rễ dâm dục càng sâu. Cho nên trong pháp xuất gia, dâm dục đứng đầu, 

lại cũng nặng. 

Kinh: Xá-lợi-phất bạch Phật răng: Thế Tôn! Bồ-tát ma-ha-tát cần phải có cha mẹ, 

vợ con, thân tộc, tri thức chăng? 

Phật bảo Xá-lợi-phất: hoặc có Bồ-tát có cha mẹ, vợ con, thân tộc, tri thức. Hoặc 

có  Bồ-tát  từ  khi  mới  phát  tâm  đã  dứt  dâm  dục,  tu  phạm  hạnh  đồng  chơn,  cho 

đến khi chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, không phạm sắc dục. 

Hoặc có Bồ-tát do lực phương tiện, thọ ngũ dục rồi,  xuất gia được Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Luận.  Hỏi: Ba hạng Bồ-tát ấy, hạng đầu như người thế gian, thọ ngũ dục rồi sau 

mới lìa bỏ đi tu, chứng được giác ngộ. Hạng thứ hai có đại công đức kiên cố, khi 

mới phát tâm đã dứt dâm dục, cho đến khi thành Phật. Hạng Bồ-tát này hoặc là 

pháp  thân,  hoặc  là  pháp  thân,  hoặc  là  nhục  thân,  hoặc  lìa  dục,  hoặc  chưa  lìa 

dục. Hạng thứ ba là Bồ-tát pháp thân thanh tịnh, được vô sanh pháp nhẫn, trú ở 

sáu thần thông,  vì giáo hóa chúng sanh  nên cùng  với  chúng sanh đồng sự để 

nhiếp thủ họ. Hoặc làm Chuyển luân thánh vương, hoặc làm vua Diêm-phù-đề, 

Trưởng giả, Sát-lợi, tùy theo chỗ cần mà làm lợi ích. 

Kinh: Thí như huyễn sư, hoặc đệ tử huyễn sư, khéo biết cách huyễn, huyễn làm 

ra ngũ dục, cùng nhau vui chơi trong đó, ý ngươi nghĩ sao? Người ấy đối với ngũ 

dục, thật hưởng thụ chăng? 

Xá-lợi-phất thưa: thưa không, bạch Thế Tôn. 

Phật bảo Xá-lợi-phất, Bồ-tát ma-ha-tát dùng lực phương tiện hóa làm ngũ  dục, 

thọ  vui  trong  đó,  thành  tựu  chúng  sanh,  cũng  lại  như  vậy.  Bồ-tát  ma-ha-tát  ấy 

không nhiễm nơi dục, mà dùng đủ cách chê bai ngũ dục, dục là bừng cháy, dục 

là uế ác, dục là hủy hoại, dục như là kẻ oán. Thế nên Xá-lợi-phất, nên biết Bồ-tát 

vì chúng sanh mà hưởng thọ ngũ dục. 

Luận:  Hỏi: Trong ba hạng Bồ-tát, sao chỉ nêu riêng một hạng Bồ-tát ra để ví dụ? 

 Đáp: Hạng thứ nhất đồng như thông lệ con người, không dứt dâm dục. Hạng thứ 

hai thường dứt dâm dục, tu tịnh hạnh. Hạng thứ ba cũng tu tịnh hạnh mà hiện 

thọ dâm dục. Vì người không hiểu nên nêu làm ví dụ. 

 Hỏi: Cớ sao không lấy chuyện mộng, biến hóa... làm ví dụ? 

 Đáp: Cảnh mộng chẳng phải do năm căn biết được, chỉ nội tâm nhớ tưởng sanh 

ra,  người  do  năm  căn  trông  thấy  biến  mất  vô  thường,  có  thể  hiểu  được,  cảnh 

biến hóa, tuy năm căn biết được, mà người trông thấy rất ít. Phật vì độ chúng 

sanh có thể độ và sự huyễn là điều chúng sanh tin cho nên nêu làm thí dụ: như 

huyễn sư dùng huyễn thuật hiện ra việc hy hữu giữa mọi người, khiến họ hoan 

hỷ. Bồ-tát huyễn sư cũng như vậy; dùng thuật năm thần thông hóa làm ra ngũ 

dục ở giữa chúng sanh, cùng nhau vui chơi mà hóa độ chúng sanh. 

Chúng sanh có hai hạng: tại gia và xuất gia. Vì độ hạng xuất gia nên hiện thân 

Thanh văn, Bích-chi Phật và các thầy ngoại đạo xuất gia. Hạng tại gia hoặc có 

người thấy người xuất gia mà đắc độ, hoặc thấy người tại gia đồng thọ ngũ dục 

mà được hóa độ. 

Bồ-tát thường lấy các nhân duyên chê bai ngũ dục như: dục là bừng cháy. Khi 

nó chưa mất thì lửa ba độc cháy, khi nó mất thì lửa vô thường cháy. Hai lửa đều 

cháy, nên gọi là bừng cháy, chẳng lúc nào vui. 

Dục là uế ác: chư Phật, Bồ-tát, A-la-hán, các người lìa dục, đều cho là uế hèn. 

Ví như người thấy chó ăn phân, khinh hèn mà thương xót, nó không được đồ ăn 

ngon, mà ăn đồ bất tịnh. Người hưởng thọ ngũ dục cũng như vậy. Không được 

cái vui nội tâm lìa dục, mà cầu cái vui nơi sắc dục bất tịnh. 

Dục là hủy hoại: vì đắm mê ngũ dục, vua trời, vua người, những người giàu sang 

mất nước nguy thân đều do nơi đó. 

Dục như kẻ oán, làm mất thiện lợi của người, cũng như kẻ thứ khách, bề ngoài 

như thân thiện mà trong tâm thì ôm hại. Ngũ dục như vậy làm tan mất thiện tâm, 

cướp tuệ mạng người. Ngũ dục sanh ra, chính là phá hoại các thiện, hủy bại đức 

nghiệp. 

Lại  biết  ngũ  dục  như  lưỡi  câu  giết  cá,  như  bẩy  hại  nai,  như  đèn  đốt  cháy  con 

thiêu thân, cho nên nói dục như kẻ oán. 

Cái khổ của kẻ oan gia, không quá một đời, vì mê đắm ngũ dục, đọa ba đường 

ác, chịu khổ độc vô lượng. 

Kinh: Xá-lợi-phất bạch Phật: Bồ-tát ma-ha-tát làm sao hành Bát-nhã ba-la-mật? 

Phật  bảo  Xá-lợi-phất:  Bồ-tát  ma-ha-tát  khi  hành  Bát-nhã  ba-la-mật,  không  thấy 

Bồ-tát,  không  thấy  danh  tự  Bồ-tát,  không  thấy  Bát-nhã  ba-la-mật,  cũng  không 

thấy ta hành Bát-nhã ba-la-mật, cũng không thấy ta không hành Bát-nhã ba-la-

mật,  vì cớ  sao?  Vì  Bồ-tát, danh tự Bồ-tát tánh không, trong không,  không sắc, 

thọ,  tưởng,  hành,  thức  cũng  không  có  không.  Không  tức  là  sắc,  sắc  tức  là 

không; không tức là thọ, tưởng, hành, thức; thọ, tưởng, hành, thức tức là không, 

vì cớ sao? Xá-lợi-phất chỉ có danh tự gọi là Bồ-đề, chỉ có danh tự gọi là Bồ-tát, 

chỉ có danh tự gọi là không, vì cớ sao? Vì thật tánh các pháp, không sanh, không 

diệt, không nhơ, không sạch,  Bồ-tát ma-ha-tát hành như  vậy, cũng không thấy 

sanh, cũng không thấy diệt, cũng không thấy nhơ, cũng không thấy sạch, vì cớ 

sao? Vì danh tự là pháp do nhân duyên hòa hợp làm ra, chỉ phân biệt ức tưởng 

giả danh nói. 

Thế nên Bồ-tát ma-ha-tát, khi hành Bát-nhã ba-la-mật, không thấy tất cả danh tự, 

không thấy nên không đắm. 

Luận:  Hỏi: Việc ấy, trên kia Xá-lợi-phất đã hỏi, sao nay còn hỏi lại? 

 Đáp: Trước kia nhân Phật dạy “muốn đem nhất thiết chủng biết nhất thiết pháp, 

thời nên học Bát-nhã ba-la-mật" cho nên hỏi, chứ chẳng phải tự ý hỏi. 

Lại nữa, Xá-lợi-phất nghe trên kia tán thán công đức Bát-nhã, tâm hoan hỷ tôn 

trọng  Bát-nhã  cho  nên  hỏi  làm  sao  có  thể  tu  hành,  như  người  bệnh  nghe  tán 

thán thuốc hay, liền hoi làm thế nào có thể uống. 

 Hỏi:  Trước  đã  hỏi  trú  pháp  không  trú.  Hành  Ðàn  ba-la-mật,  người  cho,  người 

nhận, tài vật đều không thể có được, như vậy là hành Bát-nhã, sao nay còn hỏi 

hành? 

 Đáp:  Trên  hỏi  chung  các  Ba-la-mật,  ở  đây  chỉ  hỏi  Bát-nhã,  trên  rộng  tán  thán 

Bát-nhã là chủ, ở đây hỏi thẳng sự tu hành Bát-nhã. 

Lại  nữa,  trên  tuy  tán  thán  rộng  Bát-nhã  ba-la-mật,  hội  chúng  đương  thời  khát 

ngưỡng muốn được. Cho nên Xá-lợi-phất vì chúng sanh nên hỏi cách hành Bát-

nhã ba-la-mật. 

Công đức Bát-nhã ba-la-mật vô lượng vô tận, trí tuệ Phật cũng vô lượng vô tận, 

nếu  Xá-lợi-phất  không  hỏi  thời  Phật  tán  thán  không  ngừng,  nếu  Xá-lợi-phất 

không hỏi, thời không có lý do, nên không thể ngừng. 

 Hỏi: Công đức Bát-nhã tôn trọng, nếu Phật tán thán rộng rãi, có gì không được? 

 Đáp: Tán thán Bát-nhã, người nghe hoan hỷ tôn trọng tăng trưởng phước đức, 

nếu nghe nói Bát-nhã thời tăng trưởng trí tuệ. Không chỉ do phước  đức có thể 

thành Phật đạo, còn phải có trí tuệ mới được thành. Thế nên không phải chỉ tán 

thán mà thôi, người nghe tán thán, tâm đã được thanh tịnh, khát ngưỡng muốn 

được  Bát-nhã,  như  vì  người  khát  mà  tán  thán  đồ  uống  ngon,  không  giải  được 

khát, bèn phải cho uống. 

Do các nhân duyên như vậy, Xá-lợi-phất nay hỏi làm sao hành Bát-nhã. 

 Hỏi: Như người có mắt thấy, mới biết chỗ đi đến, vậy sau mới có thể đi, Bồ-tát 

cũng như vậy, trước niệm Phật đạo, biết Bát-nhã, thấy rồi vậy sau thân mới có 

thể làm, nay cớ sao nói không thấy Bồ-tát và Bát-nhã. Nếu không thấy thì sao 

hành được? 

 Đáp: Trong đây không nói thường không thấy, chỉ nói rõ khi vào Bát-nhã quán, 

không  thấy  Bồ-tát  và  Bát-nhã  ba-la-mật.  Bát-nhã  ba-la-mật  vì  làm  cho  chúng 

sanh biết thật pháp nên xuất hiện và danh tự Bồ-tát chỉ là tên giả do các nhân 

duyên hòa hợp, như trong phẩm sau nói rộng. Danh tự Bát-nhã ba-la-mật cũng 

như vậy, do các nhân duyên hòa hợp nên giả danh gọi là Bát-nhã ba-la-mật. 

Bát-nhã ba-la-mật là giả danh, nhưng có thể phá các hý luận, vì nó không có tự 

tánh nên nói chẳng thể thấy, như lửa từ các duyên hòa hợp giả danh là lửa, tuy 

không có thật mà thể đốt vật. 

 Hỏi:  Nếu  vào  trong  Bát-nhã  ba-la-mật  không  thấy,  khi  ra  liền  thấy,làm  sao  tin 

được? 

 Đáp: Trên kia nói Bát-nhã vì thật pháp mà xuất hiện, ấy là có thể tin, ra khỏi Bát-

nhã ba-la-mật thì không thật, nên không thể tin. 

 Hỏi:  Nếu  vào  trong  Bát-nhã  không  thấy,  ra  khỏi  thời  thấy,  nên  biết  như  vậy 

chẳng phải thường không, chỉ vì do lực Bát-nhã cho nên không? 

 Đáp: Vì theo pháp thế tục nên nói hành giả vào Bát-nhã ba-la-mật, vì hý luận về 

các  pháp  quán  dứt,  nên  không  ra  không  vào.  Nếu  các  hiền  thánh  không  dùng 

danh tự để nói, thời không thể giáo hóa phàm phu. Nên nhận ý nghĩa, chứ chẳng 

nên chấp vào ngữ ngôn. 

 Hỏi:  Nếu  trong  Bát-nhã  quí  “hết  thảy  pháp  không”,  cớ  gì  trong  đây  trước  nói 

“chúng sanh không “ để phá ngã? 

 Đáp: Ðối với người mới đầu nghe Bát-nhã không được nói hết thảy không. Ngã, 

không  dùng  năm  căn  tìm  được,  chỉ  do  ức  tưởng  phân  biệt  sanh  ý  tưởng  ngã, 

không mà bảo có. Lại trong ý căn, không có duyên nhất định, chỉ do ức tưởng 

phân biệt điên đảo nên đối với năm uẩn trống không, sanh ra ý tưởng ngã, nếu 

nghe nói vô ngã, thời dễ hiểu được. 

Các pháp sắc... chính mắt hiện thấy, nếu lúc đầu mà nói sắc không, không có, 

thời khó có thể tin. Nay trước tiên phá ngã, tiếp phá ngã sở; phá ngã, ngã sở rồi, 

thời hết thảy pháp đều không, như vậy lìa dục, gọi là đắc đạo. 

Lại  nữa,  Bát-nhã  ba-la-mật,  không  có  pháp  nhất  định,  nên  không  thấy  ta  hành 

Bát-nhã,  không  thấy  ta  không  hành  Bát-nhã.  Như  phàm  phu  không  được  Bát-

nhã, nên gọi là không hành. Bồ-tát thời không như vậy, chỉ hành không Bát-nhã, 

cho nên không thấy không hành. 

Lại nữa, Phật là vua pháp, xem thấy trí các Bồ-tát khác rất ít, xen lẫn các kiết sử, 

không gọi là hành, ví như quốc vương tuy được một vật ít, không gọi là được. 

Phật cũng như vậy, dạy các Bồ-tát tuy có hành chút ít không gọi là hành. 

Lại nữa, người tu hành Bát-nhã ba-la-mật, thì sanh tâm kiêu mạn nói ta có Bát-

nhã  ba-la-mật,  thủ  lấy  tướng  ấy.  Nếu  không  hành  thì  tâm  sanh  giải  đãi  mà  ôm 

lòng ưu não. Thế nên không thấy ta hành cùng không hành. 

Lại  nữa,  không  thấy  ta  hành  Bát-nhã  ba-la-mật  thời  phá  chấp  trước  hữu  kiến, 

không thấy ta không hành Bát-nhã ba-la-mật, thời phá chấp trước vô kiến. 

Lại  nữa,  không  thấy  ta  hành  Bát-nhã  ba-la-mật  thời  ngưng  hý  luận  các  pháp, 

không thấy ta không hành thời ngưng tâm giải đãi; ví như cỡi ngựa, mau thời gò 

lại, chậm thời roi đánh. Như vậy phân biệt hành cùng không hành. 

Lại nữa, Phật tự nói nhân duyên rằng, Bồ-tát danh tự, Bồ-tát tánh không, trong 

đây  tuy  chỉ  nói  danh  tự  Bồ-tát  không,  mà  năm  uẩn  cũng  không.  Trong  không 

không sắc, lìa sắc cũng không không; không là pháp không, trong pháp không, 

không có một mảy may pháp, huống gì có sắc thô. Không cũng chẳng lìa sắc, vì 

cớ sao? Vì phá sắc nên có không, làm sao nói lìa sắc được! Thọ, tưởng, hành, 

thức cũng như vậy, vì cớ sao? Vì Phật lại tự nói nhân duyên rằng, chỉ có danh tự 

gọi là Bồ-đề, chỉ có danh tự gọi là Bồ-tát, chỉ có danh tự gọi là không. 

 Hỏi: Trước kia đã nói việc ấy, nay sao còn nói lại? 

 Đáp:  Trước  kia  nói  không  thấy  Bồ-tát,  không  thấy  danh  tự  Bồ-tát,  không  thấy 

Bát-nhã ba-la-mật, nay nói không thấy nhân duyên ấy, nghĩa là nói chỉ có danh 

tự gọi là Bồ-đề, chỉ có danh tự gọi là Bồ-tát, chỉ có danh tự gọi là không. Nghĩa 

chữ Bồ-tát trên kia và Bồ-tát ở đây đồng. Danh tự Bồ-tát thời như trong chương 

Bồ-tát đã nói. 

Bát-nhã ba-la-mật chia làm hai phần: thành tựu gọi là Bồ-đề, chưa thành tựu gọi 

là không. Thật tướng của sanh là không thể có được nên gọi là vô sanh, vì cớ 

sao?  Vì  hoặc  trước  “sanh”  sau  có  “pháp”,  hoặc  trước  “pháp”  sau  “sanh”,  hoặc 

sanh  và pháp cùng  một lúc,  đều không  thể có được.  Như trước đã  nói: không 

sanh  nên  không  diệt,  nếu  pháp  không  sanh  không  diệt  như  hư  không,  thì  làm 

sao có nhơ có sạch, ví như hư không, muôn năm mưa không ướt, lửa đốt không 

cháy, khói không dính, vì cớ sao? Vì vốn tự vô sanh. Bồ-tát quán được như vậy, 

không thấy lìa pháp chẳng sanh chẳng diệt ấy, lại có pháp sanh diệt, nhơ sạch, 

vì cớ sao? Vì Phật tự nói nhân duyên rằng hết thảy pháp đều do ức tưởng phân 

biệt nhân duyên hòa hợp nên cưỡng nói danh tự. Bất khả thuyết là thật nghĩa, 

còn khả thuyết đều là danh tự. 

Bồ-tát hành Bát-nhã ba-la-mật, không thấy hết thảy danh tự, trước chỉ lược nói 

danh  tự  là,  Bồ-tát,  danh  tự  Bồ-tát,  Bát-nhã  ba-la-mật,  danh  tự  Bồ-đề.  Nay  nói 

rộng hết thảy danh tự, đều không thể thấy, không thấy nên không đắm, không 

đắm vì không thể có được. Như trong các con mắt, con mắt trí tuệ đệ nhất. Bồ-

tát dùng tuệ nhãn tìm khắp không thấy, cho đến không thấy một pháp vi tế, thế 

nên không đắm. 

 Hỏi: Nếu Bồ-tát không đắm hết thảy pháp, tại sao không được vào Niết-bàn? 

 Đáp: Việc ấy đã nói ở nhiều nơi, nay trong đây lược nói: vì tâm đại bi, vì mười 

phương Phật hộ niệm, vì bổn nguyện chưa tròn, vì lực Tinh tấn ba-la-mật, vì Bát-

nhã ba-la-mật và phương tiện hai sự hòa hợp, được gọi là không đắm nơi không 

đắm. 

Có các nhân duyên như vậy, nên nói Bồ-tát tuy không đắm pháp mà chẳng vào 

Niết-bàn. 

 (Hết Phẩm Dâng bát thứ 2) 

--o0o -- 







Document Outline


	Cuốn 31

	Chương 43

	Giải Thích: Mười Tám Không









	Cuốn 32

	Chương 44

	Giải Thích: Nghĩa Bốn Duyên









	Cuốn 33

	Chương 45

	Giải Thích: Ðến Bờ Kia... 









	Cuốn 34

	Chương 46

	Giải Thích: Tín Trì









	Cuốn 35

	Chương 46

	Giải Thích: Phẩm Dâng Bát Thứ 2












cover_image.jpg
DaiTriDol.uan2
Cuon31 35






